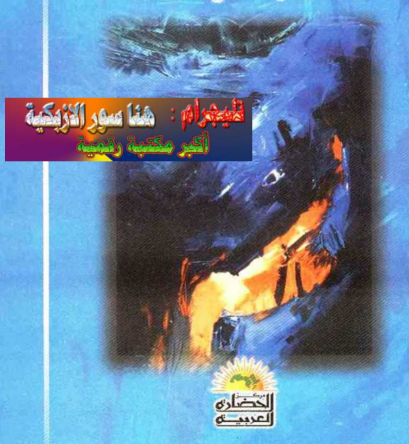
# د. السيد إبراهيم

# الأسلوبية والماهرة الشعرية

مدخل إلى البحث في ضرورة الشعر





### د. السيد إبراهيم أستاذ القد الأدبي الحديث

# الأسلوبية والظاهرة الشعرية مدخل إلى البحث في ضرورة الشعر

تليجرام مكتبة غواص في بحر الكتب



الكناب: الأسلوبية والظاهرة الشعرية

مدخل إلى البحث في ضرورة الشعر

الكاتب: د. السيم إبراهيم

أستاذ النقد الأدبي الحديث

(مصر)

الناشر: موكز المضارة العربية الطبعة العربية الرابعة (مزيدة ومنقمة): القاهرة ٢٠٠٧

الفلاف

**نوحة الغلاف:** وفاء خازندار

تصميم وجرافيك: ناهد عبد الفتاح

الجمع والصف الإلكتروني: وحدة الكمبيوتر بالمركز

إيمان محمد

رقم الإيداع: ٢٠٠٧/٨٦٣٢

الترقيم الدولي: 5-828-192.N.977-291

لبراهيم، السيد.

تنفيذ:

الأسلوبية والظاهرة الشعرية: مسدخل إلسي البحث في ضرورة الشعر/ السيد إبراهيم. -

ط1. – الجيزة: مركز الحضمارة العربيسة
 للإعلام والنشر والدراسات، ٢٠٠٧.

۲۸ اص؛ ۲۰ اسم.

تنك: ٥-٨٢٨-٢٩١-٧٧٧

١- الشعر العربي – تاريخ ونقد.

رًا- العنوان. ١١٠٠٩



الأسلوبية والظاهرة الشعرية مدخل إلى البحث في ضرورة الشعر



- مركز الحضارة العربية مؤسسة ثقافية مستقلة، تستهدف المشاركة في استنهاض وتأكيد الانتماء والوعي القومي العربي، في إطارة المشروع الحضاري العربي المستقل والنبادل الثقافية والعلمي مع مختلف المؤسسات الثقافية والعلمية ومراكز البحث والدراسات، والتفاعل مع كل الرؤي والبخيانات المختلفة.

- يسعى المركز من أجل تشجيع إنتاج المفكرين والبخيانات المورب، وتشره وترزيعه.

- يرجب المركز بأية اقتراجات أو مساهمات إيجابية تساعد على تحقيق أهدافه.

- الجراء الدوارية بالإصدارات تعجر عين آراء والتهار، والتعبيها، ولا تعجر بالضرورة عين آراء أو

رئيس الركز على عبد الجميد

التجاهات بتبناها مركز المضارة العربية.

مدير المركز محمود عبد الجميد

مركز الحضارة العربية ع ش العلين – عمارات الأوقاف ميدان الكيت كات - القاهرة تليفاكس - 3448368 (00202) www.alhdara-alarabia.com C.mail: alhdara\_ularabia@yahoo.com alhdara\_alarabia@hotmail.com

## المحتويات

| توطنة ٧                                                       | ٧   |
|---------------------------------------------------------------|-----|
| 1                                                             | 11  |
| الْبَصْيَانُ لِلْبَرْلَ: الأسلوبية وظاهرة الانحراف في الشعر ٥ | 10  |
| الْفَطَيْلِ النَّاتِيِّ: ظاهرة الانحراف والوزن الشعري ٧       | 27  |
| البَطْيَالِ اللَّهَالِينَ: فلسفة الضرورة الشعرية              | 01  |
| الْفَطَيْلُ الْبِرَائِعِ: مبحث تحليلي٧                        | 1.7 |
| خاتمة                                                         | ۲١  |
| المراجع ٣                                                     | 22  |





#### توطئة

في هذا الكتاب رؤية جديدة للضرورة الشعرية. هي ضرورة، لا بمعنى الاضطرار الذي يصادفنا في الأحكام الفقهية أو الشرعية المرادف للعجز وانتفاء الاستطاعة، بل بمعنى الحاجة الملحة. هي ضرورة تسد الخلل الناجم الذي يدعو إليها ويحقز على الإصسرار عليها. كانت الفكرة قد نشأت في ذهني ونحن في سنوات الطلب وتلقي المحاضرات الأولى في الأسلوبية التي كان يلقيها علينا أستاذنا المغفور له الدكتور لطفي عبد البديع أوائل السبعينيات من القرن الماضي وكانت صيحة العصر في ذلك الزمان.

لم نكن عبدة الأفكار والمناهج، بل كانت المناهج كالمصابيح التي تنسخ عتمة الأفق أمامنا فنرى ما لا يمكن رؤيته إلا بالضوء الذي قد يعين قليلا أو يعين كثيرا. أردنا يومئة أن نفكر، لا أن نحمل في رعوسنا آراء الناس وإفرازات عقولهم، تحررا مسن عبودية الأفكار التي ما زالت بيئاتنا ترسف في أغلالها. أحيانا أرى ذلك امتدادًا للنهج الذي سار عليه الشيخ أمين الخولي الذي تلقسى عليه أساتذتنا. ولا أدري إذا تتبعنا هذا الخط في تاريخنا الحسديث أين ينتهي، أو بعبارة أخرى أين يبتدئ. غير أنها كانست صدفة أين ينتهي، أو بعبارة أخرى أين يبتدئ. غير أنها كانست صدفة عظيمة أنا توجهنا في هذا الدرب ووافق ميولنا. وقد كان للفيلسوف الألماني العظيم كلمة يقولها لطلابه: "لن تتعلموا مني فلسفة، ولكن أن تتفلسؤوا – لن تتعلموا أفكارًا ترددونها ولكن أن تفكروا. فكروا

لأنفسكم، وابحثوا لها، قفوا على أقدامكم أنتم"(١). وكان لشيخ الأمناء كذلك كلمة يقولها لهم: "افتحسوا عقولكم لتفهمسوا لا لتحشوها معلومات يجدها من يشاء في أي كتاب يقع بين يديسه"،(٢) ويسرى نفسه بالنسبة إليهم كسقراط بالنسبة إلى تلاميذه.

ومنذ ظهور كتابي هذا في رسالة علمية في ربيع العام ١٩٧٦م وصدورها في طبعة بيروتية لم يتيسر لي مراجعتها، إذ أخرجها الناشر كما هي في صورتها التي ظهرت بها، وكان عنوانها "الضرورة الشعرية: دراسة أسلوبية"، وأنا أشعر بالغبن الذي لحق الكتاب للعنوان الذي اقتضته الظروف الأكاديمية المحسض، وقد علمتني تجربة السنين الماضية - التي تربو على ثلاثين عاما حتى الآن - أنك إذا أخرت نفسك عن موضعها فلن يقدمك إليه الناس، كلمة قالها بعض أدبائنا النابهين وقرأناها في صبانا ولم نلتفت إليها، لأنا كنا كذلك نرى الحياء يقضي بتقديم من معنا علينا إذا أردنا ولوج باب أو الانفلات منه. تربية درج عليها الأسلاف وكانت من مسمات طلاب العلم والعقل والصلاح. فسبحان من جعل السباق آية عصرنا، والدفع بالأيدي والمناكب غاية أمرنا.

ولا أتوقف من جملة ردود الفعل التي أثارها هذا الكتاب منذ ظهوره - من بين سطو صريح لا يتكلف الإشارة إلى مصدره، إلى إشادة به أو مناقشة له - إلا عند بعض ما كتبه علماؤنا وباحتونا، ممن تيسر لي الاطلاع على ما كتبوه، وأولهم الصديق العزيز الناقد الأديب الأستاذ الدكتور يوسف نوفل، ولم أكن قد تعرفت إليه أو تعرف إلي بعد، في كتابه "رؤية النص الإبداعي". وقد رأيت تعليقه على كتابي الذي أوافقه عليه تمام الموافقة، حيث

<sup>1-</sup> the western philosophers, E.W.F. Tomtin, hutchinson & co. ltd, 1969, p. 197. ١- المين الخولي"، د. حسين نصار، السجلس الأعلى للثقافة ١٩٩٦، ص٢٢.

يقول<sup>(۱)</sup>: "لنا تعليق على ما ذكره الباحث فيما يتصل بالخروج على القواعد أو إثبات الفردية، وهو أمر لا يتيسر إلا للمبسرزين مسن الأدباء الذين أوتوا من العبقرية قسسطا يمكسنهم مسن الإضافة والابتكار.... وما يجنيه العلم من ثمرات هذا الاحتسراس السذي نسوقه هو أنه يعد ضابطا أمام الفوضى، إذ مسا يسزال التجديد والابتكار - في ذاتهما - في حاجة إلى الضوابط كبقا لجمساح التمرد والشطط والفوضى... وبالرغم من موافقتنا الباحث على ما وصل إليه في بحثه.. من تميز صاحب الضرورة فنيًا، فإنا نصسر على تلك الضوابط القنية التي لا تتبح مشروعية الخروج القاعسدي أو الضرورة إلا لمن أوتي حظا وافيا في فنه".

وكأني بالناقد الجليل أراد ألا يكون الكتاب حجة في أيدي أدعياء الشعر يفتحون به لأنفسهم باب التبرير والاستطالة، "إذ كان هذا أعتى عاصفة كانت تعصف بالشعر الجديد حين تطفل عليه المتطفلون وانخرط في سلكه الأدعياء، وانتموا إليه عن زيف وجهل فأساعوا إليه من حيث أرادوا أو لم يريدوا". وهو محق في الذي يذكره، غير أنه لم يرد في كتابي ما يدل على مخالفته الرأي فيه، ذلك أن الكتاب لم يقف إلا عند حدود الشعراء الكبار النين عاشوا اللغة وأشربوا لبانها ولم يخرجوا عن سياقها، بل ربما زادوا على ذلك أنهم صنعوها صنعًا، وإن كنا لم نتطرق إلى هذا الاحتراز الذي ذكره وله عليه الشكر والثناء.

وقد توفر الدكتور عبد الوهاب العدواني على الموضوع في بحثه الذي كان عنوانه "الضرورة الشعرية: دراسة لغوية نقدية، فكان استقصاء يقظا محمودا للضرورة في أبحاث القدماء والمحدثين. وقد التفت إلى ما في كتابي مما اعتبره "أمثولة جيدة للموازنة بين النظر اللغوي والنقد الجديد" وأنه – على حد كلامه –

١- رؤية النص الإبداعي، دار النهضة العربية، القاهرة ١٩٨٤، ص ٣٣.

"مط من الدرس طافح بالذكاء مشع بالفهم العصري لآثار السلف في دراسة الضرورة إلخ". ولكن ترحيبه بالفكرة الأسلوبية في معالجة القضية كان مفتقدا(')، لما يراه من "غموض فكرة الأسلوبية" التي يرى أننا نجاري فيها موجة الحداثة والمعاصرة والعلم الجديد. ولكن الصديق العزيز عاد فنسبنا إلى النظر النقدي الرصين الذي نغبط عليه. فلا أدري في أي الجانبين هو، وفي جميع الأحوال فله ثنائي ولمه نقديري الخاص في جهده العلمي المشع - حقا - بالدأب والأمانة والإخلاص ورجاحة العقل. وهذا كما قال الشاعر: إنما يعرف ذا الفضل من الناس ذووه.

ولا أقول ذلك تزكية لنفسي أو لكتابي، فإني لن أتوقف للحديث عن دوافعي في تلك الحقبة من الشباب التي كتبت فيها البحث. تلك الحقبة التي سبقت فيها أحلامنا القومية – في أن تسنهض الثقافة العربية من جديد – رغباتنا الذاتية في حيازة ما حازه الحسائزون من أضواء وأمجاد وما اختلسوه من الشهرة وعواقبها من التقدير والتوقير وحيازة المال الوفير، والله يزيدهم من عنده.

وبعد، فلعلى أعود في أبحاث مقبلة إلى وصل ما توقفت عنده فسي هذا الكتاب من أفكار، سواء ما يتعلق بالدرس الأسلوبي منها ومسا يتعلق بالنراث النقدي. والله الموفق، وهو الهادي إلى سواء السبيل.

الهرم في مساء الجمعة الموافق ٢٣ من فبراير ٢٠٠٧

١- الضرورة الشعرية: دراسة لغوية نقلية، جامعة العوصل، ١٩٩٠؛ ص ٢٦٠-٢١٤.

#### منتكنت

الشعر - في جوهره - استشراف لآفاق لغوية جديدة، تناهض ما تهيأ من طرائق التعبير المتداولة. فهو في صميمه خروج على النثر وطرائقه. ولذلك قال بعض القدماء: "الشعر نفسه ضرورة". ذلك أن ظاهرة الخروج في الشعر على ما هو مطرد في الاستعمال اللغوي إنما تمثل جوهر الفن الشعري. وهذا الخروج إنما هو نقطة جذب أساسية للبحث الأسلوبي، ويتمثل خير تمثيل فيما سسمى بالضرورة الشعرية.

وقد حاولت في هذه الدراسة أن أعالج قضية الضرورة باعتبارها أثرًا للعلاقة بين الشاعر واللغة، وأن أتناول من جهة أخرى تاريخ العلاقة بينها وبين الفكر النحوي. فللقضية وجهان أحدهما يتمثل في الظاهرة اللغوية باعتبارها نشاطًا إبداعيًا، والآخر يتعلق بموقف البحث النحوي منها باعتباره موقفًا نقديًا تحليليًا. وهذان هما موضوع البحث في هذه الدراسة.

أما الفكر النحوي فقد تعقبته بحثًا عن أصسوله التي أملت اتجاهات الرأي فيه. وقد كان ذلك ضروريًا في بحث أريد له أن يكون متصل النسب بتاريخ البحث في موضوعه. ثم إني حاولست أن أستخلص من الفكر النحوي ما يمكن أن يمد البحث ويتقدم به. وقد تهيأ ذلك لي عن طريق بحث الأفكار التي بني عليها سيبويه بحثه في قضية الضرورة الشعرية. واعتمدت في ذلك على ربط أفكار هذا العالم النحوي بعضها ببعض الوصول إلى الأصسول الفكرية التي عول عليها في البحث، فتتبعت كلامه، وأمسكت

بعضه ببعض على قدر ما أتاح لي الاجتهاد والاعتداد بالنظرة الكلية في البحث عن أصول المسائل.

وقد تبين لي أن لسيبويه فكرا متصلا يدل بعضه على بعض لتشابه أنحائه واتساق الرأي فيه. فهو يقوم على أصول لا تكاد تختلف، توجه عنها بحثه في الضرورة الشعرية كما توجه عنها بحثه للمشكلات النحوية الأخرى، والفكرة الأساسية التي ألح عليها سيبويه هي فكرة التشبيه أو الحمل التي كان لها أثر ظاهر فيها علاجه للمشكلات النحوية التي يظهر فيها الخروج على الأصول النحوية المقررة في الشعر أو في الكلام.

ولكن الفكر النحوي انحرف عن الاتجاه الذي كان يمكن أن يفضي إليه فكر سيبويه من الاعتداد بالعلاقة بين مستويين مسن مستويات التعبير، ومضى في مقولة فكرية مختلفة أساسها فكرة الأصول التي يرجع إليها الشاعر عند الضرورة، وانبنت على هذه الفكرة فلسفة البحث في الضرورة الشعرية عند النحويين. وفي هذا المناخ الفكري المختلف استقبل البحث النحوي آراء سيبويه في الضرورة الشعرية، فاختلف فهم النحويين لسيبويه، وطوعت أفكاره للمناخ الفكري الجديد الذي مضى على أيدي النحويين في موجات لمناخ الفكري الجديد الذي مضى على أيدي النحويين في موجات مندافعة بلغت قمتها في القرن الرابع الهجري.

وقد انتهى القول في الضرورة الشعرية في الدراسات العربية، وهي مظهر من مظاهر الخروج على النحو، إلى أنها أثر من آثار عجز الشاعر وقصور لغته وافتقاره إلى القدرة على الأخذ بناصية اللغة. وقد جاء هذا المعنى من الربط بسين الضسرورة الشسعرية والميزان الشعري. وسبب ذلك أمران: أحدهما يتعلق بباب الجسدل في ماهية الشعر، والثاني نهض مع إطلاق مصطلح الضسرورة نفسه على ظاهرة الخروج في الشسعر عما همو مسألوف فسي الاستعمال. فقد تحددت ماهية الشعر في الدراسات العربية بالوزن

والقافية. ولما كانت الصرورة تتعلق بالتركيبات اللغوية التي تقع في الشعر ولا تقع في النثر، فإن هذا قد أدى السي وقدوع همذه الدراسات في الربط بين الوزن والضرورة. وأفضى ذلك إلى جعل العلاقة بينهما علاقة علية، كالعلاقة بين السبب والنتيجة.

كما أدى إطلاق مصطلح الضرورة على ظاهرة الخروج عمسا هو مطرد من الاستعمال اللغوي في الشعر، إلى الربط بينها وبين الضرورة الشرعية أو الرخصة التي تبيح المحظورات. وقد أدى ذلك إلى خضوع مسألة الضرورة لفكرة الوزن خضوعا كاملاً، فقام الوزن الشعري عن كل شيء في تفسير الضرورة الشعرية، فتوجهت جهود النحويين إلى حصر الضرورات في الزيادة والنقص والتقديم والتأخير وما إلى ذلك.

وقد أفضى تفسير الضرورة بالوزن الشعري إلى ترتيبات بعيدة الأثر، أخطرها رفض الاعتداد بالظساهرة، لارتباطها بقصسور التعبير، كما نأى بالدراسات العربية عن أن تتهيأ لبحث الخسروج عن مستويات الاستعمال المطردة في القرآن الكريم.

ولكن الضرورة الشعرية، على ما انتهى إليه البحث في هذه الدراسة، مظهر من مظاهر الإرادة الشعرية، يتجلى فيها روح الأديب وفرديته، بل هي سبيل إلى فهم العمل الأدبى بأسره باعتباره كلاً متكاملا. وهذا المعنى يأتي من الدراسة الأسلوبية للظاهرة اللغوية حيث تنطلق الدراسة من المعالم اللغوية الأساسية في بحث العمل الأدبى، ومن بينها ما يظهر فيه من مواطن الخروج على المستوى العام الذي عليه الاستعمال العادي للغة، ومن هذه الجهة يأتي بحث الخصائص الأسلوبية التي بها ينفرد العمل الأدبى.

على أن الظواهر اللغوية ومن بينها الضرورة الشعرية ليست مقطوعة الصلة عن التراث وهو البيئة الطبيعية التي تنهض فيها الظاهرة، وإنما هي استيعاب له واستبطان لأسرار العلاقات الكامنة فيه. ومن هذا المعنى انطلقت في بحث الضرورة الشمعرية على أنها أثر إيجابي للعلاقة الحية بين العمل الأدبي والتسرات وفيها يظهر التعامل الذكى والتناول الخلاق لمكنونات التراث الباطنة.

وعجز البحث النحوي عن بيان هذا المعنى في الضرورة الشعرية إنما يرجع إلى طبيعة الهوة التي قامت بين النحو واللغة، لأن فصل الضرورة الشعرية وهي ظاهرة لغوية عن مظاهر النشاط اللغوية الأخرى، وهي إنما تتولد في أحضان هذه البيئة اللغوية، يشهد بانفصال النحو عن اللغة لا انفصال الظواهر اللغوية بعضها عن بعض. ويفسر هذه العلاقة بين النحو واللغة ما يفسر الاختلاف بين ثقافتين مختلفتين لكل منهما منطق في التفكير مختلف. ويشهد على هذا الاختلاف التباين الذي ظهر في البحث النصوي، داخل المدرسة النحوية الأولى بين طبيعتين مختلفتين من التفكير.

ولذلك كان الاتصال بالمنابع النحوية الأولى مما يغذي البحث الأسلوبي ويدفع به في طريق متصل، وإن لم يقدر لهذه المنسابع الأولى من عناصر النمو ما يدفع بها في مثل هذا الطريق.

وقد اعتمدت في هذه الدراسة على استكناه المنطبق السداخلي للظاهرة اللغوية، ولم أنطلق في البحث من مقولات مقررة تفرض على الظواهر وتخضع لسيطرتها موضوعات البحث، بل حاولست أن أقف على ما هنالك من علاقات باطنة بين الظواهر اللغوية التي يتصل بعضها ببعض، وهذا هو المعنى الذي به تختلف الدراسسة الأسلوبية عن أي دراسة نحوية.

وعلى هذا المعنى قامت الدراسة التحليلية التي قدمتها لسبعض النظواهر اللغوية التي يظهر فيها الخروج على المستوى المسألوف في التعبير. وكان موضوع هذا التحليل بعض التعبيرات القرآنيسة التي يظهر فيها ذلك، توسعًا في معنى الضرورة، باعتبار أنها تعود في حقيقتها إلى هذا المعنى.

## الفَطَيِّلُ الْأَوْلِ

#### الأسلوبية وظاهرة الانحراف في الشعر

تسمية النحويين لظاهرة الخروج في الشعر على الاستعمال المطرد في اللغة بالضرورة، فيه أن الضرورة اضطرار أو عجز لا نصيب لها من الإرادة الشعرية في شيء، وفيه كذلك عدم الاعتداد بالظاهرة التي تنشأ من طبيعة اللغة، باعتبارها مظهرا من مظاهر النمو المستمر فيها. أما هذا البحث فيقف من ظاهرة إنما الضرورة الشعرية على وجه مخالف لهذا المعنى. فالضرورة إنما هي أقوى مظهر للإرادة الشعرية، وفيها تتجلى روح الأديب وفرديته، وبها يظهر المعنى الذي يدور عليه النص الأدبي باعتباره كلا متكاملاً. وإذا كان هناك معنى ينبغي أن تؤخذ عليه الضرورة، فهو معنى اللزوم الذي لا يغني فيه شيء عن الظاهرة نفسها. فهي ضرورة للعمل الأدبي لا يتم إلا بها.

وظاهر بذلك أن هناك اختلافًا كليًا بين وجهتي النظر: الوجهــة النحوية ووجهة النظر الأسلوبية التي ينبني عليهــا هــذا البحــث وأساسها الاعتداد بالظاهرة اللغوية.

وعندي أن هذا الاختلاف إنما يرجع في أصله إلى طبيعة التباين بين النحو والظاهرة الشعرية نفسها. وذلك لأن اللقاء بين النحو والظاهرة الشعرية نفسها. وذلك لأن اللقاء بين تقافتين تقافة النحويين الأوائل خاصة، كان لقاء بين تقافته الأعاجم التي أخلص لها النحويون بطبيعة انتمائهم، وكان أكثرهم من الموالي، والتقافة العربية التي أخلص لها الشعراء الذين عاشوا هذه التقافة وأشربوا لبانها.

وتؤرخ الخصومة بين النحويين والشعراء للصراع بين هاتين الثقافتين، أو هذين النوعين المختلفين من التفكير. وممن حمل لواء هذه الخصومة من النحويين عبد الله بن أبي إسحاق الحضرمي الذي اشتهرت أخبار الخصومة بينه وبين الفرزدق وكان ابن أبي إسحاق من الموالى، فقال الفرزدق يهجوه:

قلو كان عبدُ الله مولى هجوتـــــُه ولكنَّ عبد الله مسولي مواليسا(ا)

وكان عبد الله بن لجي إسحاق قد اعترض على الفرزدق في قوله: وعضُ زمانٍ يا ينَ مروان لم يَدَغ من المال إلا مُسنحتــاً أو مجـــفُ

فقال ابن أبي إسحاق: "على أي شيء رفعت مجلفاً، قال: على ما يسوؤك" (٢) وهذه الإساءة التي يقصده الفرزدق بها إساءة حقيقية، أو هي إساءة في الصميم، بحكم ما هنالك من صراع خفي يحمل فيه الفرزدق لواء الظفر للثقافة العربية التي اندفعت في طريق اندحارها حين سلم الشعراء لغيرهم هذا اللواء.

ويروي أن الفرزدق حين مدح يزيد بن عبد الملك بالشعر الذي منه قوله:

مستقبلين شسمالَ الشسام تخسرينا بحاصب كنديف القطن منتسورِ على عمائمنسا يُلُفس وأرحلنسا على زواحفُ تسُرُجي مخُها ريدٍ

قال ابن أبي إسحاق: "أسأت، إنما هي رير'، وكذلك قياس النحو في هذا الموضع"<sup>(٣)</sup> فيروى أنه لما بلغ الفرزدق اعتراض عبد الله ابن إسحاق عليه، قال: "أما وجد هذا المنتفخ الخصسيين لبيتسي

١- انظر طبقات فحول الشعراء لابن سلام ص ١٨ وخزانة الأنب ١١٥/١.

٢- الموشح، من ١٦١.

٣- طبقات ابن سلام ص١٧.

مخرجا في العربية، أما إني لو أشاء لقلت: على زواحف نزجيها محاسير، ولكنني لا أقوله "(١).

وكلام الفرزدق يشرح أشياء أساسية في طبيعة الظهاهرة الشعرية. فإن التعارض بين التعبير الشعري والنحو لم يكن مرجعه ضعف الشاعر ولا قصور لغته، بل إن هذا التعارض أساسه الإرادة الشعرية نفسها. وهذا ظاهر في قول الفرزدق، لمو أشاء لقلت كذا ولكنى لا أقوله.

وتقسير ذلك أن النحو لا ينهض بالوفاء بالمطالب التي يريد أن يبلغها الشعر، فتمسك الفرزدق بشعره، بل ونضاله من أجله، إنسا تتصل أسبابه بقضية الشعر باعتباره تعبيراً عن روح الشاعر. فكأنه يتمسك بما يجده أوفق به وأوفى بالتعبير عن مطالب الروحية. أما مطالب النحو التي تتمثل في موقف ابن أبي إسحاق فهي غريبة وأجنبية عن المنطق الشعري. وعلى هذا يمكن القول بأن موقف الفرزدق إنما هو موقف من يذود عن اللغة والشعر كائنا أجنبياً يريد أن يمتد إليهما بالغزو.

وقد عبر بعض الشعراء، وهو عمار الكلبي، عن طبيعــة هــذا الصراع بقوله: وقد عيب عليه بيت من شعره:

> ماذا لقينا من المستعربين وسسن إن قلتُ قافية بكسرًا يكسون بهسا قالوا لحنتَ، وهذا ليس منتصسبًا وحرضوا بين عبد الله من حُمُستي كم بين قوم قد احتالوا لمستطقهمً

قياسِ نحوهمُ هذا الذي ابتـدعوا بيت خلاف الذي قاسوه أو ذرعوا وذاك خقص، وهذا لــيس يرتقــع وبين زيدٍ فطال الضرب والوجــع وبين قوم على إعــزابهم طُبعــوا

١- خزانة الأنب ١١٦/١.

ما كلُ قولي مشروحًا لكم فعَسدُوا ما تعرفون وما لم تعرفوا فسدعوا لأن أرضي أرض لا تستُسَبُ بهسا نارُ العجوس ولا تسبُني بها البيّغ<sup>(ا)</sup>

والحق أن هذا الشعر قد تعمق أساس القضية بسين النحبويين والشعراء، فالهوة بين الفريقين متسعة، وأغراض كل منهما متباينة. فهؤلاء قوم مطبوعون على إعرابهم، وأولئك قوم إنما يحتالون لمنطقهم. ثم إنه يشبه أن يكون صدراعًا يفسره اختلاف السدم باختلاف الأجناس، فهو صراع بين أرض تشب بها نار المجوس وأرض لا تشب بها نار المجوس. هو إذا صدراع بدين تقافتين متباعدين.

هذا - عندي - هو أساس قضية الصراع بين الشعراء والنحاة الذي تمخض عن لقاء العرب بالموالي. فالشاعر يتكفل بحياة اللغة وديمومتها، والنحوي، وهو يحتال لمنطقه، يريد السيطرة على اللغة ولا يستطيع ملاحقتها في تدفقها المستمر، فيسعى إلى تجميدها وإمساكها على وضع لا يتغير. الشاعر يبحث عن مطالبه والنحوي يبحث عن مطالبه، وهي مطالب لا يتم بينها اللقاء.

أما القول بأن القرآن الكريم كان سببًا في تجديد اللغة وحفظها على وضع لا يتغير، بارتباطها بالقومية والدين، وهو قول شاع بين المحدثين (٢)، ففيه مجافاة للحقيقة، لأن القرآن كان تعبيرًا عربيًا خالصنًا غذى العربية وأمدها بأقوى عناصر النمو والبقاء. وقد جاء القرآن ومعه هذه النية، بما هنالك من علاقة روحية باطنة بسين مظاهر التعبير التي تنهض في أفق واحد. ولكن تجميد اللغة ينبغي أن تبحث أسبابه في عناصر أخرى كالتي تقدم فيها القدول مسن

١- الخصائص ٢٣٩/١ وما بعدها.

٣- انظر مثلا سعيد الأفغاني، في أصدول النصو ص ٨٠ والسنكتور أنسيس فريحسة،
 محاضرات في اللهجات ص٤.

طبيعة اللقاء بين العرب والموالي. بل إن الدراسات القرآنية قد دخلها الضيم أيضًا من نفس الجهة التي إليها دراسة اللغة.

على أنه يظهر في الفترة الأولى من تاريخ النحو في داخسل المدرسة النحوية نفسها التي امتدت من أبي الأسود الدؤلي إلى ما قبل نهاية القرن الثاني الهجري<sup>(۱)</sup> هذا التباين بين طبيعتين مختلفتين من التفكير. فقد برز في التفكير النحوي اتجاهان مختلفان، أحدهما يعتد بما تقوله العرب، فهو يسلم لها ولا يطعن عليها. والآخر كان لا يتردد في الطعن على كلام العرب ورد الروايات. فكان أبو عمرو بن العلاء "أشد تسليمًا للعرب، وكان ابن أبي إسحاق وعيسى المن عمر يطعنان عليهم. كان عيسى يقول: أساء النابغة في قوله:

فيتُ كأنسَى ساوَرَتَسْنَى صَلَالِلَّةً ﴿ مِنَ الرَّقُسُ فِي أَثِيابِهَا السَّسَّمُ نَسَاقِعُ

يقول: موضعها ناقعًا "(٢). وكان عبد الله بن أبي إسحاق يقرأ: ﴿ يَنلَيْتَنَا نُرَدُّ وَلَا نُكَذِّبَ بِعَايَنتِ رَبِّنَا وَنَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ﴾ (الأنعلم: ٢٧) بالنصب، وكان يقرأ: ﴿ ٱلزَّانِيَةُ وَٱلزَّانِ) (النور: ٢)، ﴿ وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقَةُ﴾ (المائدة: ٣٨)، بالنصب، وهو خلاف ما قرأ به القراء "(٢).

وهنا شيء قد تكون الإشارة إليه مفيدة في نفسير هذين الموقفين. فقد كان أبو عمرو بن العلاء عربيًا خالصًا، "وكان أوسع علمًا بكلام العرب ولمعاتها وغريبها من عبد الله بن أبي إسحاق، وكان من جلة القراء والموثوق بهم"<sup>(1)</sup>. وهو من هاتين الجهتين يختلف عن عبد الله ابن أبي إسحاق وعيسى بن عمر، أعنى من جهة انتمائه إلى العرب

١- انظر في ذلك كتب الطبقات النحوية ومنها مثلاً طبقات النحويين واللغويين للزبيدي.

٣- طبقات ابن سلام ص٦٦.

٣- طبقات النحويين واللغوبين للزبيدي ص٣٣.

٤- المصدر السابق ص٣٥ وانظر في ترجمة أبي عمرو بن العلاء نزهة الألباء ٣٤٠
 ومعجم الأدباء ١٠٥٦/١١ وبنية الوعاة ٢٣١/٢ وغيرها.

ومن جهة اتصاله باللغة اتصالاً وثيقًا. فهذا شيء قد يفسر اعتداده بكلام العرب وتسليمه لها على خلاف صاحبيه.

وقد ابتدأ النحو على أيدي العرب، فكان أول مسن فستح بابه ووضع قياسه أبو الأسود الدؤلي (۱)، وكان عربيًا خالصنا، إلا أن الغرض الأول من النحو، وهو ما كان ينبغي ألا يخرج عنه فهم النحو، هو وضع أسس للأعاجم ليتعلموا العربية. وهذا هو معنى قول الشاعر السابق "قد احتالوا لمنطقهم". ويدل على ذلك الخبر المشهور الذي روي عن أبي الأسود في سبب وضع النحو. "يقال أن السبب في ذلك أنه مر بأبي الأسود سعد، وكان رجلاً فارسيًا من أهل زندخان كان قدم البصرة مع جماعة من أهله، فدنوا مسن من أهل زندخان كان قدم البصرة مع جماعة من أهله، فدنوا مسن مواليه، فمر سعد هذا بأبي الأسود، وهو يقود فرسه، فقال: مالك يا سعد لم لا تركب. قال: إن فرسي ضائع، أراد ظالعًا. قال: فضحك به بعض من حضره، فقال أبو الأسود: هؤلاء الموالي قد رغبوا في الإسلام، ودخلوا فيه، فصاروا لنا إخوة، قلو عملنا لهم الكسلام، فوضع باب الفاعل والمفعول"(۱).

فهذه هي الظروف التي ينبغي أن يعول عليها في تفسير النحو. فلم يكن الغرض منه وضع قواعد لتقييد اللغة يلتسزم بها أبناء العربية، بله الشعراء؛ إذ كان واضعو النحو الأولون على بينة من أن اللغة لا تقيد. فكانوا، وهم الذين قساموا باسستنباط المقساييس النحوية، يشكون في إمكان أن تقدم هذه المقاييس حلاً لمشكلات اللغة. كان الخليل بن أحمد مثلاً يرى أن القياس باطل(ا). ومعنى

١- انظر في ترجمته طبقات ابن سلام ص١٦ والشــعر والشــعراء لابــن قتيبــة ١٧١،
 والخزانة ١٣٦/١ وغيرها.

٣- الفهرست لابن النديم ص٦٦.

٣- طبقات الزبيدي ص٤٩.

ذلك بطلان النحو، فإنما النحو قياس، كما كانوا يقولون. معنى ذلك أنه لا يمكن فرض قواعد على اللغة، لأن للغة حياة مستمرة، وإنما ينبغي متابعة النحويين للغة وملاحقتها فيما تتخذه من أقيسة خاصة بها، إذا سلمنا بأن دراسة اللغة في ذاتها مما كان يمكن أن تساعد عليه ظروف المجتمع العربي التي تمخض عنها مشكلات الصراع بين الثقافة العربية وثقافة الأعاجم.

وقصور النحو في نظر أصحاب العربية الأواثل ربعا كسان مرجعه إلى عاملين أحدهما يتعلق بطبيعة اللغة والأخسر يتصل بالنحو وطبيعة الغرض منه، فاللغسة بطبيعتها تستحيل علتى الاستقراء، وأما النحو فقد انبني، بحكم الغرض الباعث على قيامه، على الأكثر مما ورد من كلام العرب، ولذلك كان باب الفاعل والمفعول أول باب وضع في النحو (۱).

فمن جهة استقراء اللغة كان القدماء يدركون أنه "لا يمكن أن يحاط بجميع ما لفظت به القبائل.. إذ كان غاية ليست بالمدركة"(٢). وكان أبو عمرو بن العلاء يقول: "ما انتهى إليكم مما قالت العرب إلا أقله، ولو جاءكم وافرا لجاءكم علم وشعر كثير"(١). وقد فسسر القدماء ذلك بتشاغل العرب عن الشعر بالجهاد وغزو فارس والروم، "فلما كثر الإسلام وجاءت الفتوح واطمأنت العسرب فسي الأمصار، راجعوا رواية الشعر فلم يؤولوا إلى ديوان مسدون، ولا كتاب مكتوب، وألفوا ذلك وقد هلك من العرب من هلك بالموت والقتل، فحفظوا أقل ذلك وذهب عنهم كثيره"(٤).

١- انظر طبقات الزبيدي ص٢٢ والفهرست ٦٩.

٢- عبث الوليد ص٢٢٢.

٣- طبقات ابن سلام ص٢٥.

٤- الخصبائص ٢٨٦/١.

كما ظهر لعلماء العربية إفلاس النحو منذ وقت مبكر، إذ كانوا، لقرب عهدهم بأهل القصاحة والبداوة والتصاقهم بالبيئة العربية واهتمامهم بالرواية والسماع، يشعرون بالجفوة القائمة بين اللغة والنحو لصعوبة السيطرة على اللغة بقوانين جامعة لأطرافها. روي أن أبا الأسود وضع باب الفاعل والمفعول ولم يزد عليه، ثم جاء رجل من بني ليث فزاد في ذلك الكتاب، ثم نظر فإذا في كلم العرب ما لا يدخل فيه، فأقصر عنه "(۱) وروى ابن نوفسل قال: سمعت أبي يقول لأبي عمرو بن العلاء: أخبرني عما وضعت مما سميته عربية أيدخل فيه كلم العرب كله، فقال لا. فقلت: كيف تصنع فيما خالفتك فيه العرب وهم حجة، قال: أعمل على الأكثر وأسمى ما خالفني لغات "(۱). وهذا التمييز بين النحو وما يخالفه هو بعينه ما يجعل المفارقة ظاهرة بين النحو واللغة. فسإن اللغة باعتبارها ظاهرة متكاملة لا نقبل التمييز بين أطرافها.

على أن هذه الأخبار إنما ندل على وعي الأقدمين بحقيقة الصلة بين النحو واللغة، ويؤكد ما أرجحه من أن النحو لم يكن مرادًا به إلا شيء يلم به غير العربي لينحو نحو العرب في كلامها، فلم يقصد به أن يكون سلطانًا على أهل العربية فيما ينطقون به وهم الذين يتلقون اللغة تلقيًا مباشرًا بحكم حياتهم فيها ومعاشرتهم لها.

وقد يدل على هذا تسميتهم النحو بعلم العربية، وهي التسمية التي تظهر عند علماء العربية الأوائل<sup>(٣)</sup> – فلفظة "العلم" لا تعنسي شيئا أكثر من معناها اللغوي. فكأن النحو هو ما يتحصل به معرفة العربية. ولا يتوجه على العربي تحصيل هذه المعرفة لأنهسا

١- طبقات الزبيدي ص٢٦.

٢- المصدر السابق ص٣٩.

٣- في طبقات ابن سلام ص١٢ اكان لول من أسس العربية أبو الأسمود" وفسي طبقات الزبيدي ٢٩: 'أخبرني عما وضعت مما سميته عربية' وغير ذلك كثير.

حاصلة، فلا يتصور إلا أن يكون مقصودًا بها غير العربي ممن لم تتحصل له هذه المعرفة.

إلا أن النحو الذي ابتدأ عربيًا خالصنًا من جهة المقولات الفكرية التي سيطرت عليه، انقلب به الأمر فانتصرت فيه ثقافة الأعساجم على ما عداها بما سيطر عليه من مقولات فكرية غريبة على طبيعة التفكير اللغوي العربي نفسه، وأريد به أن يكون سلطانًا قائمًا على العربية والشعراء.

والحق أن النحويين الأوائل، كأبي عمرو بن العلاء، كانوا يدركون أن العربية قد دخلها الضيم من هذه الجهة. فهناك دلائل قويسة علسى الإحساس بذلك، ومنها ما روى أنه "مر أبو عمرو بن العلاء بعمرو ابن عبيد، وهو يتكلم في الوعد والوعيد ويثبته، فقال له أبو عمرو: ويلك يا عمرو، إنك ألكن الفهم، ألم تسمع إلى قول القائل:

#### وإني وإن أوْعَدَتُه أو وَعَدَتَهُ للمُخْلِفُ إيعادي ومُنتجزُ موعدي

إنما أراد أن الله تبارك وتعالى قد وعد وأوعد، وهو قادر علمى أن يعفو عمن أوعده وقادر أن ينجز لمن وعده"(١). وفي بعض الروايات قال له أبو عمرو بن العلاء: "شعرت أنكم من اللكنة أتيتم"(١).

وهناك رواية أخرى أوردها ابن قتيبة، قال: "اجتمع أبو عمرو بن العلاء وعمرو بن عبيد، فقال عمرو: إن الله وعد وعدًا وأوعد ايعادًا، وإنه لمنجز وعده ووعيده. فقال له أبو عمرو: أنت أعجم، لا أقسول إنك أعجم اللسان، ولكنك أعجم القلب، أما تعلم ويحك إن العرب تعدد إنجاز الوعد مكرمة، وترك إيقاع الوعيد مكرمة ثم أنشده:

۱- طبقات الزبيدي ص ٣٩ - ٤٠.

٢- مراتب النحويين لأبي الطيب اللغوى ص١٨.

ففي هذا النص الذي تعددت رواياته تظهر إشارات شديدة القوة والذكاء. فهو قد وصف عقله باللكنة، وهي إنما يوصف بها اللسان. وهنا اعتداد واضح بقوة العلاقة بين اللغة والفكر. ثم إنه رأى أن الدراسات التي قامت في العربية على يد عمرو بن عبيد ومسن شاكله إنما تمضي في طريق غير صحيح لخلوها من الأساس الذي ينبغي أن يعول فيه بالفكر اللغوي.

فعلماء العربية الأواتل – إذا - كانوا على وعي بما ينبغي أن يكون عليه البحث اللغوي من اعتداد بالظاهرة اللغوية. بل كان لهم، وهم يقدمون للأمم المستعربة أنماطاً جديدة من المثل العربية العليا في اللغة والأدب، من صدق الحدس وسلامة الفطرة ومخالطة الفكر اللغوي ما أتاح لهم الوقوف على منازعه والترجيح بين منازله"(٢).

وهذا الموقف الذي يمثله أبو عمرو بن العلاء يفيد البحث الأسلوبي من جهتين: أنه يرى أن أي بحث ينبغي أن ينطلق من اللغة. وهذا ظاهر من موقف أبي عمرو مع عمرو بن عبيد، حيث أنكر عليه أن ينطلق في البحث من مقولات غريبة عن طبيعة التفكير اللغوي، والثاني أنه يسلم بالظاهرة اللغوية ولا يفرض على الشعر، واتصال اللغة به وثيق، ما ينبغي أن يسير عليه، ومن هنا يأتي اعتبار المنطق الداخلي في بحث الظاهرة موضوع الدراسة.

وهذه النزعة التي نراها عند أبي عمرو بن العلاء أحسب أنها تمضي في خط متصل يمثل اتجاها فكريًّا عامًا لم يكشف عنه لدى مدرسة النحو الأولى التي ابتدأت بأبي الأسود ولم يكن أبو عمرو إلا حلقة فيها. وربما كان كتاب سيبويه تتويجًا لجهود هذه المدرسة.

١- عيون الأخبار لابن قتيبة ١٤٣/٢.

٣- عبقرية العربية، د. لطفي عبد البديع ص١٧٠.

ولا يغير من هذه الحقيقة أن سيبويه نفسه لم يكن عربيا خالصا، ذلك أنه خالط أستاذه العربي النسب والعقل، وهو الخليل بن أحمد، وصحبه زمنا كافيا، فكان الصاحب والزائر الذي لا يمل، دلالمة على تشكل وجدانه بالثقافة العربية الخالصة. ثم إنه كان كالوعماء الحامل لفكر أستاذه وعقله.

وأهمية فكر سيبويه - في الضرورة الشعرية - في أنه لا يفسر الظاهرة اللغوية بشيء خارجي عنها، بل يبنيه على ما هنالك من تجاذب بين الكلمات والتعبيرات في الظاهرة اللغوية. وهنذا هنو أساس فكرة المضارعة أو الحمل عنده (١). ومن هذه الجهة يتصنب

١- قارن هذا بفكرة القياس الخاطئ عند المحدثين. والتسعية على زيفها لا تشرح شيئا لـم تشرحه فكرة الحمل، بل هي بطبيعتها ناقصة، لأنها تهمل النشاط الفكري وتتعلق بالمظهر الحسي للغة، وإن كانت تشير إلى أساس عقلي في الذهن ينشأ عنه التعبير.

وتذهب هذه الدراسات إلى أن القياس الخاطئ تدعو إليه الحاجة المتجدة للفرد إلى اختراع ألفاظ جديدة في مواجهة ما يجد عليه في حياته اليومية. فهو يقوم "بعملية اختزان الكلمات في مجاميع خاصة يحتفظ بها في ذاكرته، ليستخدمها عند الحلجة إليها، غير أنسه يحدث أحياتًا أن يقتقد في نخيرته اللغوية ما يحتاج إليه من الكلمات فلا يجده فيها، بمعنى أنه قد يصادف شيئا لم يسمع كلمة تدل عليه فسرعان ما يخترع كلمة من عنده بالقياس على ما لديه من كلمات تشبهها، فيضع مثلا كلمة "مساحة" الأستيكه و"وقافسة" للفرملة وغير ذلك" (لحن العامة والتطور اللغوي، د. رمضان عبد النواب ص٢٤).

وتظهر أهمية القياس الخاطئ في الإشارة إلى العملية الفكرية التسي تكسن وراء المظاهرة، وهو ما يتفق عليه الباحثون. "قالعملية الذهنية التي تتم فيها المقارنة بسين الكلمة أو الصيغة المجهولة ونظيرتها المعلومة، إما أن تكون على أساس التشابه التسام بينهما وتسفر عن كلمة أو صيغة قد تعارف عليها أهل اللغة.. وفي هذه الحالة يحكم على القياس بأنه صحيح، أما إذا أسفرت هذه العملية الذهنية القياسسية عسن كلمة أو صيغة لم يتعارف عليها أهل اللغة، أوقامت عملية المقارنة على أساس تشابه موهوم بين الكلمتين المجهولة والمعلومة، فإنه يقال حيننذ إن هذا القياس خاطئ (لحن العامسة د. عبد العزيز مطر ص٢٦٣٣).

وعملية القياس على أي حال لا بد من الاعتبار فيها بالعملية العقلية التي تتولد عنها التعبيرات الجديدة. فالقياس إما يتم بوجود نماذج لغوية في ذهن المتكلم، شمم القيام بالقياس حسب هذه النماذج. فهي عملية معيارية تتم وفقًا لمعايير مختزنة في السذهن" (أصول النحو العربي د. محمد عيد ص ١١٠).

البحث الأسلوبي بفكر سيبويه، على نحو ما سيأتي بيانه (١)، وإن كانت فكرة سيبويه تخلو من شرح طبيعة العملية الفكرية التي بها تلتقي المستويات التعبيرية. على أنها لا تتعارض معها الذراسة الأسلوبية وبها تكتمل بما تعول عليه من الأساس الفكري السذي يكمن وراء التعبير.

وتعد التفرقة التي أقامها سوسير بين اللغة والكلام ضرورية في كل دراسة أسلوبية، من جهة بيانها للفكرة الأساسية التي قامت عليها هذه الدراسات من أن هناك معيارًا يعلو على الفردية ليس الأسلوب إلا إمكانية من إمكانيات التعبير الفردي عنه (٢). فاللغة لا شأن لها بإرادة الفرد بل تتعالى عليها بحكم أنه يولد في محيط لغوي منذ ولادته في مجتمع أي مجتمع، وإن كان الكلام، على خلاف ذلك، مبناه على هذه الإرادة الفردية. ولكن النشاط التعبيري أو الكلام هو – مع ذلك – مستحيل بدون النظام اللغوي (٢).

ومن جهة أخرى، فإن نظرية سوسير "عولست في التحليسل اللغوي على ما ذهب إليه همبولت من الفرق بين لغة الفرد الخالقة المتحررة واللغة الثابتة المعيارية التي تتعاطاها الجماعات. وعلى ذلك بني سوسير مذهبه في الفرق بين ما سماه اللغة Langue وما أطلق عليه لفظ parole الذي يمكن أن يقابل الكلام في العربية"().

فأهم جوانب هذه النظرية وأقواها تأثيرًا في البحث اللغوي بعده كشفه لمعنى اللغة (٥)، بعد أن ران عليها الغموض زمنًا طويلاً حُملت فيه على معنى التعبير الظاهر في الاسم والفعل والحرف،

١- انظر الفصل الثالث من هذا البحث ص ٥١ - ٦٦.

<sup>1-</sup> Stye and Slylistics, Graham Hough, p. 63.

۳- نفسه.

٤- التركيب اللغوي للأدب، للدكتور لطفي عبد البديع ص٩٩ وما بعدها.

<sup>4-</sup> Linguistics, David Crystal, p. 24.

ولم تُعَدُّ اللغة أن تكون جملاً وكلمات، ومن ثم لم تخرج عن كونها تراثًا هائلاً أو تدوينًا لما ينطق به أبناء الأمة. وفي التدوين والنطق معنى أنها أثر حسّي مكتوب أو مسموع. فهي لا تخرج – على هذا المعنى – عن كونها رصنًا متراكمًا من حقائق الصوت والدلالة.

ولكن سوسير ذهب إلى أن اللغة نظام وليست كما مبعث ال أو متراكمًا مما ينتجه أصحاب اللغة. أي أنها ليست المحصول اللغوي الناتج عن استعمال الأفراد الذين ينتمون إلى لغة واحدة. وبعبارة أخرى، فهي ليست المجموع الحسابي للجمل التي نطقت بها مجموعة من البشر، بل هي شيء آخر يربطهم جميعًا(١).

والنظام اللغوي يظهر في الاستعمالات الفردية المختلفة التي هي بمثابة إمكانات هائلة للتعبير عنه. فهي تكشف عنه ولكنه لا يتسألف منها، إذ ليس لهذا النظام وجود حسى مباشر، ولكن له وجودًا حقيقيًا في عقل أبناء البيئة اللغوية الواحدة (٢). فوراء هذا الكم المتراكم من التراث اللغوي مبادئ تستبطنه وتجعل منه كلاً ذا نظام.

وهذه المقابلة بين المبدأ أو النظام الكامن والمظهر الذي يكشف عنه هي معنى التفرقة التي أقامها سوسير بين اللغة Langue والكلام Parole. فاللغة إنما هي نظام باطن يكشف عن نفسه في الكلام والكلام هنا يأخذ معنى اصطلاحيًا جديدًا أعم من المعنى الذي أخسذ به في اصطلاح النحاة العرب(٢). فهو كل حدث لغوي يتعاطاه أبناء اللغة، أعنى كل استخدام للغة يظهر في السلوك اللغوي للمتكلمين فاللغة نظام مثالي(٤)، ولكنه يتجلى في مظهر واقعي.

١- انظر أصول البنبوية في علم اللغة والدراسات الإثنولوجية، د. محمود فهمي حجازي ص١٩٥٨، مجلة عالم الفكر المجلد الثالث العدد الأول ١٩٧٢م.

٣- انظر: محمود فهمي حجازي، المرجع السابق ص١٥٩.

٣- الكلام المصطلح عليه عند النحاة عبارة عن "اللفظ المفيد فاندة يحسن السكوت عليها"
 (شرح ابن عقيل على ألفية ابن مالك ١٤/١).

<sup>4-</sup> Language and Symbolic Systems, Y.R. Chao, p. 11.

ويفيد في توضيح العلاقة بين اللغة والكلام تمثيل ذلك بالعلاقة بين السيمفونية وأدائها موسيقيًا. فالأداء الموسيقي ليس هو السيمفونية نفسها، إذ يصح أن تعزف السيمفونية آلاف المرات فيختلف العزف باختلاف أحاد العازفين. ولكن ذلك لا يخدعنا عن إدراك أن السيمفونية واحدة وإن تعددت صور الأداء، والسيمفونية هي القوة الباطنة التي عنها تحركت كل صور التعبير. وكذلك يقال في اللغة (۱).

وقد كان سوسير أول من كشف عن هذا الفرق بين اللغة والكلام وأبان عنه بوضوح، وقبله كانت إحدى الكلمتين تستعمل في مكان الأخرى أو تنوب عنها، دون أن يكون هناك فرق واضح، وإن كانت أكثر اللغات المتحضرة تقيم هذه التفرقة، ومنها العربية، كما يذهب إليه السير آلان جاردينر، فإنه يناظر التفرقة بين Langue وParole وفي العربية التفرقة بين اللسان والكلام في العربية (٢).

ويرى سوسير أن البحث اللغوي ينبغي أن يصرف اهتمامه إلى النظام اللغوي نفسه (٦). والنظام اللغوي عنده نسق من العلاقات (٤)، أو نمط يقابل الاستعمال ويكشف عنه الاستعمال (٥). وقد كان سوسير بهذا الاعتبار أول من دعا إلى بحث الله بحثا بنيويا. ومعنى ذلك أن توصف اللغة وصفاً علميًا في إطار العلاقات بين الوحدات دون نظر إلى الخواص التي تحملها هذه الوحدات وليس لها صلة بالعلاقات أو لا تستنبط من خلال العلاقات (١).

١- انظر محمود فهمي حجازي، المرجع السابق ص١٥٩.

<sup>2-</sup> Theory of speech, p. 157.

٣- مصود فهمي حجازي، المرجع السابق ص١٥٩٠.

٤- انظر في: Readings in modern linguistics

مقالا بعنوان: Structural analysis of language, by Louis Hjelmslev, p. 100

<sup>5-</sup> Linguistics, p. 166.

<sup>6-</sup> Readings in modern linguistics, p. 97.

وقد استمد سوسير لبيان معنى القيمة اللغوية تمثيلاً من مجال علم الاقتصاد. فكما أن هناك صورًا مختلفة أو مظاهر لقيمة نقدية واحدة، فالقيمة اللغوية هي أيضًا بتم التعبير عنها بمظاهر مختلفة. القيمة النقدية للجنيه مثلا قد تظهر على شكل ورقة مالية، أو على شكل ورقة مصرفية (شيك)، أو على شكل مائة قرش، أو على شكل عشر قطع من فئة عشرة القروش. إلخ، ولكن القيمة واحدة رغم اختلاف مظاهر التعبير عنها. فكمية الخبز التي يمكن شراؤها بهذه العملة أو تلك واحدة (١).

والتشبيه الأثير عند سوسير تشبيه اللغة بلعبة الشطرنج. فشكل القطعة الخارجي وتكوينها المادي لا يؤثران في قيمتها التي تتحدد بعلاقاتها بسائر القطع. ويضرب لذلك مثلا بالفرس، فهو يأخذ في الغالب صورة رأس حصان، ولكن من الممكن أن ينعقد العرف على اتخاذ صورة أخرى للفرس ولا تتأثر قوانين اللعبة بهذا التغيير، ولو حدث أن تهشمت هذه القطعة أثناء اللعب مثلاً، فقد يلجأ اللاعبان إلى اتخاذ أي شيء خارجي متاح لأداء وظيفة الحصان، وقد يستعينان بجزء من أجزاء القطعة المهشمة. شم إن القطع التي تؤدي بها اللعبة قد تكون من الخشب أو من العاج أو من أي مادة، فلا يختلف الأمر قليلاً أو كثيرًا (٢).

وينبغي التمييز بين شيئين: نظام اللعبة أو قوانينها التي يلم بها اللاعبان والأداء الذي يمضي على وفق هذه القوانين. فكل أداء للعب تظهر فيه نفس العلاقات وإن تعددت صور الأداء في كل مرة. فالإمكانات المتاحة للأداء غير محدودة، ولا يلزم أن يتطابق أداءان للعبة تطابقاً تاماً. وبهذا يظهر أن القوانين محدودة، ولكن صور التعبير عنها غير محدودة.

<sup>1- 188</sup> p. 98 وانظر أيضنًا علم اللغة، د. محمود السعران ص ٢٣٠ – ٣٣١.

<sup>2-</sup> Readings in modern linguistics, p. 98.

ونظرية تشومسكي Chomsky تلقى مزيدًا من الشرح على نظرية سوسير، فهي لا تبعد في مبدئها عنها (١). وتشومسكي همو الذي ارتبطت باسمه النظريسة التمي تعمرف بالنحو التوليدي generative grammar وهو المنهج الذي نهمض فمي السنوات الأخيرة منذ الخمسينات من القرن العشرين وكان ردا على المنهج التجريبي الذي لم يكن ليعترف بوجود نظم عقلية من أي نوع (١).

ويذهب تشومسكي إلى أن علم اللغة يتجاوز اهتمامه حدود الأنماط التي يمكن أن توجد في أي نص لغوي. فأي نص لغوي لا يصور اللغة في مجموعها، بل هو لا يعكس إلا صدورة ناقصة مختارة اختيارًا تحكميًا، فضلاً عن أنه لا يسلم من بدوات عددة ومروق عن القواعد وتغيير في خطة الحديث.. وما إليه، وهمي على الجملة ما يجافي الطلاقة اللغوية التي يمتلكها أبناء اللغة ولا نلتفت إليها حين نستمع إلى ما يجري من حديث. وهذا يفضي بنا إلى التسليم بأن أعضاء الجماعة اللغوية إنما تستحوذ على نظام باطن من القواعد يسمح لهم بإدراك هذه الأشياء. على أنه ينبغي أن نعرف أن هذا النظام من القواعد لا يحتوي عليه الأثر أو السنص نعرف أن هذا النظام من القواعد لا يحتوي عليه الأثر أو السنص نعرف أن هو كائن في عقل المتكلمين باللغة (٣).

والنظام اللغوي يشهد بوجوده شيء آخر، هـ و القـدرة علسى الإبداع اللغوي وخلق جمل جديدة غير محدودة، إذ نستطيع دائمًا أن نتكلم بعبارات مختلفة وجمل جديدة لم نصادفها من قبل. وبالمثل نستطيع أن نفهم عبارات لم نسمعها من قبل ولـم تصـادفنا فـي تجربتنا اللغوية قط. والسؤال الذي يعنى به العالم اللغوي بصـورة أساسية هو كيف تيسر لنا هذا الفهم (1).

<sup>1-</sup> Linguistics, P. 162.

<sup>2-</sup> Ibid, P. 103.

<sup>3-</sup> Ibid.

<sup>4-</sup> Ibid, P. 104.

ولكن كل جملة جديدة إنما تنشق عن هذا النظام المفترض - عن هذه القدرة اللغوية الكامنة التي يشهد بها تلك الجمل التي لا تنتهي. ومن ثم كان يقال إن اللغة تتيح استعمالا غير محدود عن طريق ما هو محدود (1).

يشهد بالنظام اللغوي إذا شيئان: القدرة على الخلق اللغوي والقدرة على الفهم. وبعبارة أخرى فليس يفسر هذين الشيئين إلا افتراض هذا النظام الذي هو محل اهتمام الدراسة اللغوية. يقول تشومهسكي: "إن هم الباحث اللغوي ينصب على استخلاص النظام الباطن من القواعد الذي يستحوذ عليه الشخص ويستخدمه في أدائه الفعلي – عليه أن يستخلصه من المعطيات الأدائية. ومن ثم كانت النظرية اللغوية عقلية، من جهة أن اهتمامها باكتشاف الحقيقة العقلية التي تستبطن السلوك الواقع. والاستعمال الظاهر للغة، وإن صبح أن يكون شاهذا على طبيعة الحقيقة العقلية، لا يمكن أن يكون بحال موضوع البحث في علم اللغة، إذا أريد له أن يكون علمًا بحق "(۱).

ومن هذا يظهر أن في اللغة عنصرين: الثبات والتغير، وبهما يتحقق للغة شخصيتها وحياتها معا. فهي كالشعر تشبه الكائن الحي الذي يتعاقب عليه التغير في أطوار النمو، ولكنه يظل فردًا واحدًا في جميع الأطوار (٦).

ومن هذه الجهة يأتي بحث قضية العلاقة بين الشاعر والتراث. وليس ينبغي أن تفهم طبيعة اتصال الشاعر بالتراث على أنه تقليد أعمى يتناول فيه الشاعر اللغة تناولاً سلبياً، على نحو ما كان عليه سابقوه. فإن هذا المعنى مما هو مرفوض في الدراسات الأدبيسة لبعده عن فهم معنى التراث فهما صحيحًا، لأن للتراث معنى أخطر

I- Ibid.

<sup>2-</sup> Aspects of the theory of syntax, P. 4.

<sup>3-</sup> Theory of Literature, Rene Wellek and Austin Warren, P. 155.

من ذلك (١). فالشاعر لا يتلقى اللغة تلقيًا سلبيًا، بل له عليها أشر ايجابي، بطبيعة ما بينهما من علاقة جدلية يتأثر فيها الشاعر باللغة ويؤثر هو كذلك فيها.

والضرورة الشعرية يتجلى فيها عمل الشاعر الخلاق من جهة تناوله للغة تناولاً مختلفاً، وإن كان يتم في أحضان اللغة نفسها. فالشاعر يغير في اللغة بحكم ما له عليها من أثر إيجابي تتحقق به المحافظة على روح اللغة ونموها معا. ثم إنه يبحث في اللغة عما يمكن أن يفي بالمطالب التي تتطلع إليها الغاية الشعرية، لأن اللغة هي المادة الأولى التي يصنع منها الأديب عمله، على ما هو مقرر في الدراسات الأدبية (۱).

ولذلك كان البحث الأسلوبي ينطلق من المعالم اللغوية في العمل الأدبى للوصول إلى فهم العمل الأدبي بأسره.

ومن الطرق التي تلجأ إليها الدراسة الأسلوبية للعمل الأدبسي البحث في الخصائص الفردية التي يختلف بها النظام اللغوي فسي العمل الأدبي عن أي نظام سواه، وذلك "بملاحظة مواطن الخروج ومناهضة الاستعمال الجاري عليه الكلام، ثم محاولة الكشف عن العلل الاستاطيقية الباعثة على ذلك"(").

ويعد ليوسبتزر Leo Spitzer من علماء الألمان، رائدًا في هذا الباب. فهو "يبحث عن روح الكاتب أو الشاعر في لغته على ما نظهر في الخصائص التي يخرج فيها عن المعابير اللغوية الشائعة ويتجاوزها، بحيث يلوح منها الطريق التاريخي الذي يختطسه والتغير الطارئ عليه من روح العصر والثقافة في الصورة اللغوية الجديدة "().

<sup>1-</sup> T.S. Eliot, Selected Essays, P. 14.

<sup>2-</sup> Theory of Literature. P. 174.

<sup>3-</sup> Ibid, P. 180.

٤- التركيب اللغوي لملايب ص ١٠٩.

وبهذا تختلف نظرته عن النظرة البلاغية القديمة. فهو يرى أن النقد الذي يقوم على تعقب ما يسمى بالأخطاء أو السقطات في العمل الأدبي لا مبرر له قبل الوقوف على غرض صاحبه وتفهمه تفهما كاملاً والاحاطة به من جميع الوجدوه (۱۱). إذ الخصائص الأسلوبية – على ما يذهب إليه – "نسوع من الخسروج على الاستعمال العادي للغة، بحيث ينأى الشاعر أو الكاتب عما تقتضيه المعايير المقررة في النظام اللغوي "(۲).

أما الدراسات البلاغية التي قامت في العربية فإنه لا يظهر فيها اعتبار هذا المعنى في بحث الخروج على مستويات الاستعمال المطرد، ومنها ما سمى بالضرورة الشعرية، بل اعتبر البلاغيون الضرورة ضعفًا في التعبير وقصورًا في لغة الشاعر. فقد ذهب ابن رشيق مثلاً إلى أن "الضرورة لا خير فيها"("). وقال أبو هلال العسكري في الصناعتين: "وينبغي أن تجتنب ارتكاب الضرورات، وإن جاعت فيها رخصة من أهل العربية، فإنها قبيحة تشين الكلام وتذهب بمائه. وإنما استعملها القدماء في أشعارهم لعدم عملهم كان بقباحتها، ولأن بعضهم كان صاحب بداية. والبداية مزلة. وما كان أيضنا تنقد عليهم أشعارهم. ولو قد نقدت وبهرج منها المعيب، كما تنقد عليهم أشعارهم. ولو قد نقدت وبهرج من كلامهم ما فيه أدنى عيب لتجنبوها"(1).

ومن هذا يظهر المعنى الذي قامت عليه الدراسات البلاغية في بحث الضرورة. ويبدو أن هذا المعنى لم تنبع منسه أي دراسسة بلاغية. "فالمخالفات النحوية اعتبرت على أيدي النقساد جميعًا

<sup>1-</sup> Style and Stylistics, P. 63.

٢- التركيب اللغوي للأدب ص ١٠٧.

٣- العددة ٢/٢٦٩.

٤- الصناعتين من ١٤٣.

هفوات، ذلك لأن الشعر ينبغي ألا يخرج على حدود المستوى الأول أو الصورة الوهمية السابقة.. ومن أجل ذلك تعقبوا ما سموه سقطات المتنبي وسقطات الجاهليين"(١).

ولكن الضرورة الشعرية، باعتبارها خروجًا على الاستعمال المألوف للغة وما تقتضيه المعايير المقررة في النظام اللغوي، تكشف عن الخصائص الفردية التي بها يظهر روح الشاعر أو الأديب. فمغالبة القوة التي يصنعها اطراد العادة اللغوية لا يمكن تفسيره إلا بالتسليم بأن قوة مناهضة بعثت على النشاط الجديد الذي به خالف التعبير ما استقر عليه الاستعمال؛ إذ اطراد الاستعمال اللغوي من شأنه أن يصبح قوة تتسلط على كل تعبير ناهض، إذ تتكون العادة اللغوية التي عليها يطرد التعبير وتستقر في عقل الجماعة اللغوية، فلا ينفك عنها أي تعبير جديد.

على أنه وإن كانت الضرورة الشعرية خروجًا على القواعد النحوية، فهي ليست خروجًا على اللغة، لأن الشعراء بحكم حياتهم في اللغة لا ينفكون عنها بحال، "فكل لغة تحيد أبناءها بدائرة سحرية لا سبيل إلى الخروج عنها إلا إلى دائرة أخرى"("). وإذا كانت الضرورة الشعرية خروجًا على القاعدة، فإن هذا أدعى إلى البحث عن المغاية التي يتطاول إليها الشاعر بخروجه عنها.

ولهذا يلزم في بحث الظاهرة اللغوية الكشف عن العلل الداخلية التي تستبطنها؛ فأي دراسة لا تنطلق في بحث الظاهرة من داخلها تقع في الأوهام التي تقع فيها أي دراسة لا تقوم على الموضوعية لأنها لا تظهر على شيء من حقيقة الموضوع المبحوث (٢).

وقد عيب على الفرزدق قوله:

١- نظرية المعنى في النقد العربي، د. مصطفى ناصف ص٦٧.

<sup>2-</sup> Language and myth, E. Cassirer, P. 9.

<sup>3-</sup> Ibid, P. 8.

### وما مثـُلة في الناس إلا مُعَلِّكًا ﴿ أَبُو أَمُّهُ حَسِّ أَبِسُوهُ يِقَارِئِــةُ (')

ولكن التحليل الأسلوبي لبيت الفرزدق، وفيه التقديم والتسأخير ووضع الكلام في غير موضعه، يتضمن البحث عن العلل الروحية التي نشط عنها التعبير وتتحصل بها القيمة الفكرية التي يتضمنها البيت و لا تظهر إلا به (٢).

وإذا كان الشاعر يناهض الأعراف اللغوية المستقرة، فلأن هذه الأعراف لم تعد في خدمة الأغراض التي يسعى إليها الشاعر. ولذلك كان رد الظاهرة الشعرية إلى مستوى مفروض من التعبير (٦)، وهو الموقف الذي حرك تاريخ النحو، تجنيًا على اللغة نفسها وعلى الشعر، على عكس ما كان عليه السرأي. فالواقع في الوهم أن

#### إلى ملك مسا أمسه مسن محسارب أبسوه ولا كانست كليسب تصساهرُدُ

ولكن القصيدة التي منها هذا البيت تعد في نظر شيخ الباحثين الأسلوبيين وهو أستاذنا المعلامة لطفي عبد البديع، المعلامة لطفي عبد البديع، المعلامة لطفي عبد البديع، الشعر واللغة ص٠٧) – قالفرزدق واحد من هزلاء الشعراء.. كان يلج باب الجسوع كلما أصابه مفتوحًا، غير أن الذوق المترف لأصحاب الدواوين وخدم القصور لم يأخذ من لغته إلا ما يهدهد طراوته واطرح ما عدا ذلك، ثم ألقاه في متحف القواقع اللفظيئة والجعارين، وفي هذا السباق تظهر القيمة الفكرية لبيت الفرزدق. فهو يتسق مع العالم الفكري الذي تتكثف عنه القصيدة وينبني عليه، ويدخل بذلك في بنية القصيدة ولا يغضل عنها. فلا وجه للقول بأنه ينبغي في مثل هذا الشعر الذي ينتصب بالجوع أن يكون منظومًا كحبات العقد. فإن المجاعة التي تعصف بالأحياء ليست إلا مهلكة تصرفهم من موت إلى موت، فلا وصف لها إلا بلغة تساوق حقيقتها المقلوبة الماحقة. وعلى هذا يحمل بيت الفرزدق (المصدر نفسه ص١٧).

١- لنظر الموشح ص١٦٢.

٢- للفرزدق بيت آخر، وهو قوله:

٣- انظر موقف المبرد مثلاً من الروايات التي تتعارض مع القاعدة ومحاولاته المتكررة إنشادها على وجه تتفق به مع القياس.

الشعراء يتجنون على اللغة (۱). والصحيح أن الضرورة الشعرية إنما هي ضرورة تحتمها القوانين الداخلية للظاهرة اللغوية. وهمي فسي خدمة هذه القوانين وحدها، لأنها إنما تستمد وجودهما منها. وأي قوانين أخرى تسبق ميلاد الظاهرة نفسها مسردودة لأنها أجنبية، والظاهرة إنما تحمل في باطنها المبدأ الخالق لها.

١- وبهذا المعنى صرح أحد الباحثين وجعل الضرورة الشعرية من مظاهر التشويش في اللغة التي لا ينبغي المكوت عليها. انظر خليل السمكاكيني، التشمويش في اللغمة مديمة اللغة العربية الجزء الثامن ١٩٥٥.

# الفَطَيِّلُ النَّانِيُ

#### ظاهرة الانمراف(') والوزن الشعري

جمهور الباحثين من النحويين، وهم الذين اهتموا حقا بهذا المبحث، على أن الضرورة الشعرية هي "ما وقع في الشعر مما لم يقع فسي النثر، سواء أكان للشاعر عنه مندوحة، أم لا ((). ومعنى ذلك أنه ليس معتبراً في الضرورة الشعرية أن يؤدي إليها الوزن الشعري. فقد نقع الضرورة في الشعر من غير اضطرار الوزن إليها.

والشواهد الشعرية تدل على أن الشعراء يخرجون على مستوى

١- نحن نمتممل كلمة "الانحراف" للدلالة على الظاهرة التي تتـدرج تحتها الضرورة الشعرية. وربما كان ذلك استعمالا حرفيا للمقابل الأجنبي deviation. وقـد رفـض بعض نقائنا هذه الكلمة وآثر عوضًا عنها ألفاظًا أخرى. غير أني أرى أن لها وجـودا أصيلا في الكتابات العربية القديمة. كان لبن خلدون - مثلا - يستعملها استعمالاً يكاد يطابق استعمالنا لها، فهي الكلمة المخالفة عنده للمألوف. تحدث في مقدمته عن الغذاء الذي قد يألفه بعضنا ويعرض عنه غيرهم، فيرى ذلك راجعا إلى العادة. يقول (مقدمة لبن خلدون ص ٨٣): "من عود نفسه غذاء ولاءمه تناوله كان لــه مألوف وصـار الشروج عنه والنبدل به داء، ما لم يخرج عن غرض الغذاء بالجملة كالسـموم ومسا أفرط في الانحراف". نحن إذن نستممل أفظاً جديدا غير الذي استعمله النحويون قديما، لنقلق هذه الملاقة التي استقرت بين ظاهرة الخروج على المــألوف والإضــطرار أو الضعف التي كادت تأخذ قوة العلاقة الطبيعية لطــول الاسـتعمال، لنقلــق - بعبــارة الضعف التي يشير إليها.

٢- خزانة الأدب ١/٥١، والضرائر للألوسي ٦.

الاستعمال المطرد في اللغة دون أن تدعوهم إلى ذلك حاجة الوزن الشعري. بل يظهر من هذه الشواهد أنه لا علاقة – البتة – بسين الضرورة الشعري.

فمن ذلك مثلاً قول الشاعر:

# لَبِيتُ علـى مُعــارِيَ واخـــحاتِ بهــن مكَـــوَبُ كـــوم العبِــاطِ<sup>(1)</sup>

فقد أجرى الشاعر المعتل - وهو معاري - مجرى الصحيح في الظهار الحركة عليه، وكان القياس معار. وهذا لا يضطره إليه الوزن الشعري. أما ما ادعاه بعض النحويين من أن الذي حمله على مخالفة القياس كراهة الزحاف، فقد رده المعري بقوله: "هذا قول ينتقض، لأن في هذه الطائية أبياتًا كثيرة لا تخلو من زحاف، وكل قصيدة للعرب غيرها على هذا القريّ. وكذلك قوله:

# عرفتُ بأجُدَثُ فَعِسَافِ عِسرَقِ ﴿ عَلامسَاتُ كَتَجَيْسُ لِ النَّسْمَاطِ

فيه زحافان من هذا الجنس، ثم يجيء في كــــل الأبيـــات إلا أن يندر شيء "(٢).

ومثل هذا أيضنًا قول الراجز:

# إذا اعوجَجْنَ قلتُ صساحبُ قسوم الله المستقين العُسوم

وبعض النحويين لا يرى هذا جائزًا وينشد: قلت صاح قوم (۱). والذين يحتجون له يزعمون أنه أراد أن يعادل بين الجــزءين، لأن قوله "حب قوم" في وزن قوله "نل عوم". وهذا يشبه ما ادعوه فــي قول الشاعر:

١- انظر الكتاب ٧/٨٥، والخصائص ٢٣٤/١.

٢- رسالة الغفران ص ٣٦٩ - ٣٧٠.

٣- انظر الشنتمري على شواهد الكتاب ٢٩٧/٢.

ولثبوت عدم الاضطرار في هذه الشواهد وغيرها قال ابن جني: "إن العرب قد تلزم الضرورة في الشعر في حال السعة.. ألا ترى" إلى قوله:

قد أصبحت أم الغيمار تدعى على ننبًا كلّه له أمنه على فرفع المضرورة، ولو نصب لما كسر الوزن، وله نظائر "(٢). ومن نظائره أيضنا قول الشاعر:

فرججت كما بعزجُ . زُجّ - القُلُوصَ - أبي مزاده

ففصل بين المضاف والمضاف إليه بالمفعول به، مع قدرته على أن يقول: زج القلوص أبو مزاده، "فارتكب ها هنا الضرورة مسع تمكنه من ترك ارتكابها"("). قال البغدادي: "قول العيني إن قائلسه ليس له عذر في هذا إلا مس الضرورة لإقامة الوزن، صادر عن غير روية وفكر"(٤).

وقد ألح ابن جني على بيان هذا المعنى، فقال في غير هذا الموضع: "تراهم يدخلون تحت قبح الضرورة مع قدرتهم على تركها.. فمن ذلك قوله:

قد أصبحت أم الخيار تدعى على دنبًا كلُّه له أصنع

أفلا تراه كيف دخل تحت ضرورة الرفع، ولو نصب لحفظ الوزن وحمى جانب الإعراب من الضعف. وكذلك قوله:

١- رسالة الغفران ٢٦٩.

٢- الخصائص ٢/٣٠٠ – ٢٠٤.

٣- الخصائص ٢/٤٠٦.

٤- خزانة الأنب ٢/٢٥٢.

#### لهم تتلفسع بقضسل منزرها ﴿ وَخَدُّ وَلِمْ تَسُغُذُ وَخُدُ فِي الْعَلَسِيهِ ﴿

كذا الرواية بصنوف دعد الأولى. ولو لم يصنوفها لما كسر وزنًا وأمن الضرورة أو ضنعف إحدى اللغتين. وكذلك قوله:

#### أبيت على معساري فساخرات بهن ملسوّب كسلم العبساط

هكذا أنشده: على معاري بإجراء المعتل مجرى الصحيح ضرورة. ولو أنشد: على معار، لما كسر وزنًا ولا لحتمل ضرورة (١).

من كل ذلك يظهر أن الضرورة الشعرية لا ارتباط لها بالوزن ولا تتحدد به، وإنما تتحدد بماهية الشعر نفسه من حيث هو مستوى من التعبير مختلف عما عليه سائر الكلام. فللشعر تركيبات لغوية تختص به. وهذه هي محل الضرورة.

والحق أن هذا هو تعريف النحويين الذين أحاطوا بالمسألة مسن أكثر جوانبها. قال أبو حيان: "يعنون بالضسرورة أن ذلك مسن تراكيبهم الواقعة في الشعر المختصة به ولا يقسع فسي كلامهم النثري. وإنما يستعملون ذلك في الشعر خاصة دون الكلام. ولا يعني النحويون بالضرورة أنه لا مندوحة عن النطق بهذا اللفظ، وإنما يعنون ما ذكرناه، وإلا كان لا توجد ضرورة، لأنه ما مسن لفظ إلا ويمكن الشاعر أن يغيره"(١).

وقد نبه ابن عصفور على هذا المعنى أيضنا في مقدمة كتابه في الضرائر، فقال: "أجازت العرب في الشعر ما لا يجوز في الكلام، اضطروا إلى ذلك أو لم يضطروا إليه، لأنه موضع ألفت فيه الضرائر. دليل ذلك قوله:

١- الفصائص ١١/٣.

٣- الأشباء والنظائر ١/٢٢٤.

# كم بجود مُقَرِف نسال العلسي ﴿ وكسريم بخلسه قسد وضسعَهُ

في رواية من خفض "مقرفًا". ألا ترى أنه فصل بين "كم" وما أضيفت إليه بالمجرور، والفصل بينهما من قبيل ما يختص بجوازه الشعر، مع أنه لم يضطر إلى ذلك، إذ يزول عن الفصسل بينهما برفع مقرف أو نصبه (١).

وقد سمى سيبويه باب الضرورة – على خسلاف ما عليه النحويون جميعًا – بباب ما يحتمل الشعر. ولهذه التسمية وجه من الوقوف على فكر سيبويه سيأتي بيانه (٢). ولكن المعنى الذي نظر إليه النحويون حين نفوا العلاقة بين الضرورة والاضطرار مأخذه من هذه الجهة. وقد دل سيبويه بذلك على أن الشعر له نحو مختلف عما للكلام لا يرتبط به اضطرار الوزن الشعري، بل يتصل ذلك عنده بطبيعة الشعر نفسه.

والذي يدل على أن الضرورة الشعرية لم يكسن معتبسرًا فيها الوزن الشعري أنهم ساووا بين الشعر والأمثال من جهة الضرورة، فأجازوا في الشعر. حكى البغدادي عن ابسن بري أن "الأمثال تنزل منزلة المنظوم"(").

والذي رأيت علماء العربية يجتمعون عليه في تعليسل إجسراء الأمثال مجرى الشعر كثرة الاستعمال. قال المبرد: "الأمثال يستجاز فيها ما يستجاز في الشعر لكثرة الاستعمال لها"(1). وقال أبو العلاء: "المثل يجوز فيه ما يجوز في ضدرورة الشعر، لأن استعماله يكثر"(0). وهذا الرأي نقله ابن جني أيضًا، وحكاه عن

١- الضرائر لابن عصفور تعقيق د. السيد إبراهيم، ص١٣٠.

٢- انظر الفصل الثالث من هذا البحث ص ٥١ - ٦٦.

٣- خرانة الأبب ٩٢/٢.

٤- المقتضب ٢٦١/٤.

ء- عبث الوليد ١٩١.

شيخه الفارسي. قال: "على أن الأمثال عندنا، وإن كانت منشورة، فإنها تجري في تحمل الضرورة لها مجرى المنظوم في ذلك. قال أبو على: لأن الغرض في الأمثال إنما هو التسيير، كما أن الشعر كذلك. فجرى المثل مجرى الشعر في تجوز الضرورة فيه"(١).

وكنت قد تتبعت هذه المسألة عند علماء العربية، فلم تفض بسي إلا إلى طريق مسدود. فإن القول بكثرة الاستعمال لا يظهر فيه الوجه في مساواة الأمثال للشعر، فإنهم لم ينظروا إلى هذا المعنى في بحث الضرورة الشعرية.

وأكثر الأمثال بابها الشعر، غير أن هذا القول لم يتوجه عليسه بحث القدماء لهذه المسألة. ولكن القول بكثرة الاستعمال فتح بابسا آخر في توجيهها. فإن لذلك وجها من البحث في الضمرورة الشعرية يظهر من تتبع كلام النحويين فيما يكثر استعماله في اللغة. قال سيبويه: "الشيء إذا كثر في كلامهم، كان له نحو ليس لغيره مما هو مثله. ألا ترى أنك تقول: لم أك، ولا تقول لم أق، إذا أردت أقل. وتقول: لا أذر، كما تقول: هذا قاض. وتقول، لمم أبسل، ولا تقول: لم أرم، تريد أرام. فالعرب مما يغيرون المأكثر في كلامهم عن حال نظائره"(۱).

فهذه الفكرة ينبغي أن يعول عليها في بحث الضرورة الشعرية. وأعني بذلك الاعتبار في الشعر، بما هو معتبر في الأمثال وما يكثر استعماله من اللغة، من أن له نحوا ليس لغيره مما هو مثله. فهذا هو المعنى الثابت في الضرورة الشعرية، وبه تتساوى الأمثال والشعر جميعًا.

على أن فكرة الضرورة الشعرية قد جرت في الدراسات العربية على أن يومئ إليها أمران: الوزن والقافية. فالضرورة قد تكسون ضرورة الوزن، كقوله:

١- المحتسب ٢/٧٠.

۲- الکتاب ۱/۲۱۰.

إذا جاوز الإثنين سر فابسه بنث وتكثير الوشساة قسين فقطم ألف الوصل<sup>(١)</sup>. أو ضرورة القافية، كقول زهير:

ثم استمروا وقالوا إن مشريكم ماء بشرقيَ سلّمي فَيْدُ أو ركَـكُ

احتاج للقافية ففك الإدغام (<sup>٢)</sup>.

ولذلك جرى تعريف الضرورة على النظر إلى هذين الاعتبارين. قال ابن السراج: "ضرورة الشاعر أن يضطر الوزن إلى حذف أو زيادة أو تقديم أو تأخير في غير موضعه أو إبدال حرف أو تغيير إعراب عن وجهه على التأويل أو تأنيت مذكر على التأويل"<sup>(7)</sup>. وقال غيره: "الشعراء تقلب اللفظ وتزيل الكلم على الغلط أو على طريق الضرورة للقافية أو لاستقامة الوزن"(1).

فصح للبحث في الضرورة الشعرية هذان الاعتباران. ولذلك كانت ترتد إليهما جملة التصنيفات التي أقامها النحويون في هذا الباب، كالحذف والزيادة والتقديم والتأخير وما إلى ذلك. فهذه التصنيفات إنما تنظر إلى اعتباري الوزن والقافية ليس غير.

ويتقرر - على هذا - القول بأن البحث في الضرورة الشعرية لم يكن إلا ضربًا من الأخذ في باب الجدل فسي ماهية الشمعر. فتعريف الشعر؛ على ما استقرت عليه الدراسات العربية، ينظر إلى هذين الاعتبارين، أعني الوزن والقافية. ومن ثم ساغ لمبعض النحويين أن يقول: "الشعر نفسه ضرورة" ().

١- انظر النوادر ص ٢٠٤ والمفصل للزمخشري ٣٥٦.

٣- الكامل ٢٣٦/١ والنوادر من ٢٠، والمقرب لابن عصفور ١٥٦/٢.

٣- الأصول في النحو، تحقيق د. عبد الحسين الفتلي ٤٣٥/٣.

٤- تأويل مشكل القرآن، لابن قتيبة ١٥٤.

٥- الاقتراح ص ١٢.

ولكن هذا القول يقع على معان كثيرة. فقد يكون الشعر ضرورة لأنه ضرب مختلف من الكلام، لأن الشاعر لا يركب فيه مركبًا ذلولا مما عليه الكلام. فالشعر غايـة متعاليـة ينـاهض النشـاط التعبيري فيها ما تهيأ له من طرائق التعبير التي يتعاطاهـا أبنـاء اللغة في كلامهم. ومن ثم كان الشعر نفسه خروجًا عما عليه النثر.

فقد أدرك القدماء أن الشعر إنما هو استشراف على آفاق جديدة في اللغة لما يتولد فيها مرة بعد مرة"، وأن المولسد لهسا قسرائح الشعراء الذين هم أمراء الكلام بالضرورات التي تمر بهسم فسي المضايق التي يدفعون إليها عند حصر المعاني الكثيرة في بيسوت ضيقة المساحة والإعنات الذي يلحقهم عند إقامة القوافي التسي لا محيد لهم عن تنسيق الحروف المتشابهة في أو اخرها. فلا بسد أن يدفعهم استيفاء حقوق الصنعة إلى عسف اللغة بفنون الحيلة. فمرة يعسفونها بإزالة أمثلة الأسماء والأفعال عما جاءت عليه في الجبلة، لما يدخلون من الحذف منها أو الزيادة فيها. ومرة بتوليد الألفاظ على حسب ما تسمو إليه هممهم عند قرض الأشعار "(').

وهنا تظهر الضرورة مرادفة للشعر من كل الوجوه. فبها يتميز الشعر عن الكلام. فهي تدخل من هذه الجهة في جسوهر الشعر، باعتبارها من أهم خصائصه. فالضرورة ضرب من ضروب التوليد في اللغة يثري بها الشاعر اللغة وينحو بها نحوا جديدًا.

ولكن الضرورة لا تتسع في معناها لتشمل كل ضروب التعبير الشعري. فهناك أوجه من التعبير يشترك فيها الشعر والكلم. والضرورة الشعرية تخرج عن هذه الحدود، إذ إنها مخصوصة بالشعر دون الكلم. ولعل هذا هو المعنى الذي يقع عليه قول ابن عصفور السابق "الشعر نفسه ضرورة".

١- التنبيه على حدوث التصحيف، نقلاً عن قصول في فقه العربية ص ١٦٥.

هذا المعنى - كما سبق - هو ما يعزى إلى جمهور النحويين في الضرورة. وقد ذهب ابن مالك إلى أن الضمرورة "ما لميس للشاعر عنه مندوحة" (١). فما لا يؤدي إليسه الموزن والقافيسة، لا ضرورة فيه عنده. وعلى هذا قول الشاعر:

يقول الخنا وأبغض العُجْمِ ناطقًا الله رينا صوتُ العمسار اليُجَــدُعُ وقول الآخر:

وليس اليَرَى للخلِّ مثلَ الذي يَسرَى له الخلِّ أهسلاً أن يعسدَ خلسيلا وقوله:

### فيستخرج اليُربُوعَ مسن نافقائسه ومن جعره بالشسيجة اليكَفَعسُـعُ

دخلت "أل" في كل ذلك على الفعل، وهي لا تدخل إلا على الأسماء. وذلك عنده جائز في الاختيار. فهو غير مخصوص بالضرورة لإمكان أن يقول الشاعر: صوت الحمار يجدع، وما من يرى للخل، والمتقصع. وإذا لم يفعلوا ذلك مع الاستطاعة ففي ذلك إشعار بالاختيار وعدم الاضطرار "(٢).

ولم يرتب ابن مالك قوله بوقوع هذه التركيبات في الكلام على ثبوت الرواية به عنده، بل جعل من الوزن الشعري نفسه دليلا عليه. فلأن الوزن الشعري لا يؤدي إلى دخول "أل" على الفعل، ثبت عنده أن الشعر لا يختص به.

وعندي أن هذا هو ما عول عليه ابن مالك أيضًا في توجيه كثيــر من الضرورات على أنها لغات لبعض العرب وليست ضرورات<sup>(٣)</sup>.

١- خزانة الأنب ١٥/١، والاقتراح ص ١٣، والضرائر للألوسي ص٦٠.

٢- خزانة الأنب ١/١٥.

٣- انظر مثلاً مغني اللبيب ص ٢٧٧ حيث ذهب ابن مالك إلى أن رفع المضارع بعد "لم"
 لغة لا ضرورة.

#### وقد ذهب بعض شراح سيبويه في قول الشاعر:

### لَهُ يَلْتَبِكُ وَالْاَبِسَاءُ تَنْمُسَى ﴿ بِمَا لَاقْتَ لَبُسُونُ بِنْسَى رَيْسَالًا

بإثبات الياء في حال الجزم، إلى أنها الغسة لسبعض العسرب، يجرون المعتل مجرى السالم في جميع أحواله الأا. وهذا قسول الزجاج وتبعه الأعلم(٢). ولكن هذا القول مردود بأنه لا سند لمه(٦).

وعندي أن الذي بفع إلى هذا القول إمكان أن تصبح الروايسة في البيت بحنف الياء. قال ابن جني: "رواه بعض أصحابنا (يعنسي مسن البصريين) أنم يأتك على ظاهر الجزم"<sup>(1)</sup>. فقد ثبت حينشذ أن اعتبسار الوزن هو الذي أفضى إلى ترتيب القول بأنه لمغسة، لأن الصسرورة على معنى الاضطرار - غير ثابتة فيه، ولأنه ليس له سند من الرواية.

وقد رد أبو حيان مذهب ابن مالك في الضرورة الشعرية، فقال:
"لم يفهم ابن مالك معنى قول النحويين في ضرورة الشعر، فقال في غير موضع ليس هذا البيت بضرورة، لأن قائله مستمكن مسن أن يقول كذا، ففهم أن الضرورة في اصطلاحهم هو الإلجساء إلسى الشيء، فقال: إنهم لا يلجؤون إلى ذلك، إذ يمكن أن يقولوا كذا. فعلى زعمه لا توجد ضرورة أصلاً، لأنه مسا مسن ضسرورة إلا ويمكن إزالتها ونظم تركيب آخر غير ذلك التركيب"(٥).

وبمثل هذا القول رد البغدادي أيضًا ما ذكره ابن مالك في قول الشاعر:

۱- الشنثوري ۲۰/۲.

٣- خزانة الأنب ٣/٢٤٥.

٣- انظر المصدر السابق.

٤- سر صناعة الأعراب ٨٩/١.

٥- الأشباه والنظائر ١/٢٢٤.

من أن ما في البيت ليس بضرورة لتمكن الشاعر من أن يقول: ألا يكون لنا خل ولا جار. قال البغدادي: "إذا فتح هذا الباب لم يبق في الوجود ضرورة. وإنما الضرورة عبارة عما أتى في الشعر على خلاف ما عليه النثر"(1).

وقد أبطل الشاطبي في شرحه لألفية ابن مالك هذا المذهب من وجوه:

أحدها: إجماع النحاة على عدم اعتبار هذا المنزع وعلى إهماله في النظر القياسي جملة، ولو كان معتبرًا لنبهوا عليه.

الثاني: أن الضرورة عند النحاة ليس معناها أنه لا يمكن في الموضع غير ما ذكر، إذ ما من ضرورة إلا ويمكن أن يعوض من لفظها غيره. ولا ينكر هذا إلا جاحد لضرور العقل.. وإذا وصل الأمر إلى هذا الحد أدى أن لا ضرورة في شعر عربي. وذلك خلاف الإجماع. وإنما معنى الضرورة أن الشاعر قد لا يخطر بباله إلا لفظة ما تضمنته ضرورة النطق به في ذلك الموضع إلى زيادة أو نقص أو غير ذلك بحيث قد يتنبه غيره إلى أن يحتال في شيء يزيل تلك الضرورة.

الثالث: أنه قد يكون للمعنى عبارتان أو أكثر، واحدة يلزم فيها ضرورة إلا أنها مطابقة لمقتضى الحال. ولا شك أنهم في هذه الحال يرجعون إلى الضرورة، لأن اعتناءهم بالمعاني أشد من اعتنائهم بالألفاظ. وإذا ظهر لنا في موضع أن ما لا ضرورة فيه يصلح هنالك فمن أين يعلم أنه مطابق لمقتضى الحال.

١- خزانة الأنب ٢/٤٠٦.

الرابع: أن العرب قد تابى الكلام القياسي لعمارض زحاف فتستطيب المزاحف دون غيره أو العكس فتركب الضرورة لذلك<sup>(۱)</sup>.

إلا أن طبيعة الفكر النحوي كانت تحمل الجرثومة التي انشق عنها هذا الخلاف. وبيان ذلك أن مصطلح الضرورة قد أريد بماظرة مسائل النحو بمسائل الفقه وتنزيلها عليها. ومن ثم ظهر في بحث الضرورة الشعرية مصطلح الرخصة. وسيقت معه بعض التعبيرات التي لا تصلح أحكاما على الشعر، كقولهم: أيساحوا للشاعر، ويجوز للشاعر وغيرها(٢). فالضرورة والرخصة والإباحة والجواز، كل أولئك مما نوظرت به مسائل النحو بمسائل الفقه.

وعلماء الأصول يقسمون الحكم إلى رخصة وعزيمة. فالرخصة ما شرع لعذر شاق استثناء من أصل كلي مسع الاقتصار على موضع الحاجة فيه (٦). وفي المقابلة بين العزيمسة والاضسطرار اعتبار ظاهر لمسألة الإرادة. ومن هذا الباب تأدى النحويون إلى اعتبار الوزن الشعري في مسألة الضرورة الشعرية، وجعلوا الحكم النحوي ينقسم – على غرار الحكم الفقهي – إلى رخصة وغيرها. "قالرخصة ما جاز استعماله لضرورة الشعر، وقد يلحق بالضرورة ما في معناها، وهي الحاجة إلى تحسين النثر بالازدواج (١٠).

وقد أدى الخلط بين النحو والفقه إلى تنزيل كثير من مسائل الضرورة الشعرية على أحكام الضرورة الشرعية. ومن هذه الأحكام أن ما جاز للضرورة يتقدر بقدرها ويقتصر المضطر على موضع الحاجة فيها<sup>(٥)</sup>. فهذا حكم شرعي، ولكن النحويين طبقوه على المسائل النحوية. قال السيوطى: "ما جاز للضرورة يتقدر

١- انظر خزانة الأدب ١٥/١ والعنبرائر للألوسي ٦ - ٨.

٢- انظر مثلا ابن رشيق في العمدة، باب الرخص في الشعر ٢٦٩/٢ وما بعدها.

٣- انظر مثلا أصول الفقه للخضري ص ٦٥.

٤- الاقتراح ص١١.

٥- انظر نظرية الضرورة الشرعية للدكتور وهبة الزحيلي ص ٢٤٠.

بقدرها. ومن فروعه: إذا دعت الضرورة إلى منع صرف المنصرف المجرور، فإنه يقتصر فيه على حذف التنوين وتبقى الكسرة عند الفارسي، لأن الضرورة دعت إلى حذف التنوين، فلا يتجاوز محل الضرورة بإبطال عمل العامل"(١).

فظاهر في هذه المسألة الاعتبار بالأصول الفقهية. ووجه الخطر في ذلك ما يؤدي إليه من نتائج تتعلق بمسائل اللغة. فأثر الأصول الفقهية على مسائل اللغة إيجابي، أعني أن ترتبب النتائج على هذه الأصول لا يظهر فيه النظر إلى منطق اللغة نفسها، باعتبارها الظاهرة موضوع النظر، فهذا يؤدي إلى نتائج مجافية لطبيعة الظاهرة.

فأخطر ما يمكن أن يؤدي إليه البحث في اللغة إخراج بعض الطواهر اللغوية كلية من عداد النظر، باعتبارها خروجًا على اللغة نفسها، وهي الثمرة التي يجنيها القول باللحن في بعض الطسواهر اللغوية. فإطلاق هذا الوصف على بعض التعبيرات اللغويسة فيسه القول بأنها لم تظهر ظهورًا طبيعيًا في أحضان اللغة نفسها، لأنسه حكم بقطع الصلة بينها وبينها أو عدم الانتماء. وبعض هذه الأحكام إنما هو ثمرة الاعتداد بالأصول الفقهية.

فقد أنكر بعض أهل النظر، مثلاً، قول الشاعر:

#### علىسى ننبسا كأسه لسم أصسنع

"قلم يجزه في كلام ولا شعر. وقال لا ضرورة في هذا لأن المنصوب بزنة المرفوع، فلو نصب لم ينكسر الشيعر"(٢). فهذا القول لم يتوجه عن النظر للظاهرة موضوع البحث، فيعتد بورود الرواية والسماع فيها، بل توجه عن منطق الأصسول الفقهية. فالضرورة - ثمة - رخصة لا تجوز إلا عند الاضطرار.

١- الأشباه والنظائر ١/٢٢٥.

٣- ما يجوز للشاعر في الضرورة للقزاز القيرواني ص ٧٦ تحقيق العنجي الكعبي.

ومن ذلك أيضًا الاعتبار في الضرورة بأخف الضررين. وهذا الأصل يظهر في قول ابن جني بالحمل على أحسن الأقبحين. قال: وذلك أن تحضرك الحال ضرورتين لا بد من ارتكاب إحداهما، فينبغي حينئذ أن تحمل الأمر على أقربهما وأقلهما فحشًا (۱). فهذا حكم فقهي كان له أثر ظاهر على مسائل نحوية.

من هذا يظهر أن اعتبار الوزن الشعري في الضرورة الشعرية إنما جاء من وضع مسائل اللغة في غير بابها. وهذا من الأمور التي خلط فيها النحويون خلطًا ظاهرًا. لأن اللغة ظاهرة إنسانية الاعتبار الأول فيها الإنسان الناطق بها. وإنما هي خلق إنساني تتجلى فيه الإرادة الإنسانية باعتبارها مظهرًا من مظاهر التعبير عن الإنسان.

ولمكن الدراسات النحوية لم تخلص في بحث الضرورة الشعرية مما ألقى إليها من اعتبارات فقهية، فاقترنت بالعجز وقصدور لغة الشاعر والقبح وما إلى ذلك. وترامت في النحو هذه الاعتبارات من جيل إلى جيل حتى انتهت مسألة الضرورة على يد النحاة إلى مجال ضاق فيه أفق البحث، فانتصرت فكرة الوزن على كل شيء عداها.

على أن أخطر ما أدت إليه هذه الفكرة على الإطلاق الفصسل بين الشعر والقرآن فصلاً قاطعًا، لأن تحديد الضرورة بعنصسري الوزن والقافية اللذين يتحدد بهما الشعر، قطع أي مجسال للقول بالضرورة في القرآن، وهو يتعالى على الوزن والقافية وما يؤديان إليه من القول بعجز التعبير عن استيفاء حقوق الصنعة.

ولكن الضرورة تتعالى على الوزن والقافية والاضطرار جميعًا. وهنا محل لمراجعة كثير من أمور النظر في هذا الباب.

١- الخصائص ٢١٢/١.

# الفَطَيْلُ النَّالِيْنُ

#### فلسفة الضرورة الشعرية

#### ١- عند سيبويه

يظهر فكر سيبويه في باب الضرورة الشعرية على نصو ما يظهر في سائر أبواب النحو. فعقله يتوجه في هذا الباب عما يتوجه عنه فيما يعالجه من غير ذلك من مشكلات.

وقد دل سيبويه على فلسفته في الضرورة الشعرية فيما أنهى به الباب الذي أفرده لهذه المسألة وسماه بباب ما يحتمل الشعر، قال بعد أن ذكر جملاً مما يجوز في الشعر ولا يجوز في الكلام: "ليس شيء يضطرون إليه إلا وهم يحاولون به وجها"(١).

وقد حرص سيبويه على ظهور هذا المعنى من خلال ما أورده من أمثلة الضرورة الشعرية في هذا الباب. فقد ساق هذه الأمثلة بحيث يساوقها جميعًا هذا المعنى. قال: "اعلم أنه يجوز في الشعر ما لا يجوز في الكلام من صرف ما لا ينصرف، يشبهونه بما ينصرف من الأسماء، لأنها أسماء كما أنها أسماء، وحذف ما لا يحذف، يشبهونه بما قد حذف واستعمل محذوفًا، كما قال العجاج:

### قواطنسسا مكسسةً مسسن ورق العَميسس

يريد الحمام، وكما قال خُفاف بن نُدبّة السلمى:

الكتاب ١٣/١ مل بولاق ١٣١٧.

# كنسواح ريسش عماسة تَجْديُّسة ومسحت باللثتين عَصْف الأثمسد

وربما مدوا مثل مساجد ومنابر، فيقولون مسلجيد ومنسابير، شبهوه بما جمع على غير واحده، في الكلام، كما قال الفرزدق:

تنفي يداها الحصى في كل هاجرة منفيّ الدناتير تَنْقَسَادُ الصهياريف

"وقد يبلغون بالمعتل الأصل، فيقولون رادد في راد، وضننوا في ضنوا، ومررتم بجواري قبل، قال قَعْنَب بن أم صاحب:

مهلاً أعاذلَ قد جزَّيْتِ مِن خُلُقسي ﴿ لَنِي لَجِسُولُ لِأَقْسُوامُ وَإِنْ خَسَـنَيُوا

"ومن العرب من يثقل الكلمة إذا وقف عليها، ولا يتقلها في الوصل، فإذا كان في الشعر فهم يجرونه في الوصل على حاله في الوقف.. قال رؤية:

#### ضسيغم يعسب الخلسق الأضسختا

"وجعلوا ما لا يجري في الكلام إلا ظرفًا بمنزلة غيسره من الأسماء، وذلك قول المرار بن سلامة العجلي:

ولا ينطق الفحشاء من كان منهم الذا جلسوا منَّا ولا سـن سـواتنا وقال الأعشى:

وسا قصنت من أهلهما لسواتكا وقال خطام المجاشعي:

وصـــــاليات ككمــــا يُــــويُفين

فعلوا ذلك لأن معنى "سواء" معنى "غير" ومعنى الكاف معنى مثل" (').

۱ – الکتاب، ۱/۸ – ۱۳.

ومن هذا يظهر أن المعنى الذي تتوجه عليه الضرورة الشعرية عند سيبويه أنها بلوغ مستوى من التعبير مبلغ مستوى آخر. وفي ذلك قال بعض النحويين: "علة الضرائر التشبيه لشيء بشيء أو الرد إلى الأصل"(١). والقسم الأول من هذه العبارة – وحده – هو الذي نستدعيه هنا.

وقد تناول سيبويه مسائل متفرقة مما يجوز في الشعر في أثناء كتابه، ولم يقتصر على الباب الذي أفرده لذلك. وأكثر ما تناوله من هذه المسائل يظهر معه أيضنا المعنى الذي حرص عليه في توجيه الضرورات(٢).

فالشاعر، عنده، لا يخرج عما عليه الاستعمال اللغسوي للألفاظ والعبارات إلا ليبلغ بالتعبير مستوى آخر من مستويات الاستعمال الواقعة في اللغة. أي أن الشاعر يظل محدودًا بدائرة اللغسة لا يتجاوزها. أما إذا لم يبلغ بالتعبير مستوى له وجود حاصل في اللغسة، فهذا من قبيل الخطأ الذي لا يجوز في الشعر أو في الكلام. قال: "لو اضطر شاعر فأضاف الكاف إلى نفسه، قال: ما أنت كي، وكي خطأ، من قبل أنه ليس في العربية حرف يفتح قبل ياء الإضافة"(٢).

وتتوجه كثير من المشكلات النحوية عند سيبويه على نحو ما نتوجه الضرورة الشعرية. وهي على العموم المشكلات التي يظهر فيها الخروج على القياس أو المستوى المطرد من الاستعمال ولا يختص بها الشعر.

فمنها مسألة "ما" التي تعمل عمل ليس. ففي هذه المسالة يظهر خروج اللفظ على ما هو عليه في القياس، في بعض اللغات، وهي لغة أهل الحجاز. ولهذا الخروج وجه من إجراء "ما" مجرى "ليس". ولذلك

١- الأشباء والنظائر للسيوطي، ١/٢٢٥، ط٢ حيدر أباد ١٣٥٩ هـ.

٢- انظر مثلا ج١ الصفحات ٤٧٨، ٤٣٤، ١٦٤.

۳- الکتاب ۳۹۲/۱.

لم يعبر النحويون في هذا الباب عن عمل "ما" تعبيراً صسريحاً، بسل قالوا التي تعمل عمل ليس، إذ يلزم فيها هذا الاعتبار. قسال سيبويه: "هذا باب ما لُجري مجرى ليس في بعض المواضع بلغة أهل الحجاز ثم يصير إلى أصله. وذلك الحرف "ما": تقول ما عبدالله أخاك، ومسازيد منطلقا. وأما بنو تميم فيجرونها مجرى أما وهل. وهو القيساس، لأنها ليست بفعل، وليس "ما" كليس ولا يكون فيها إضمار. وأما أهل الحجاز فيشبهونها بليس، إذ كان معناها كمعناها"(١).

وفي باب الممنوع من الصرف يظهر كذلك خروج الاسم عسن الأصل الثابت له من الصرف، وهو القياس في الأسسماء. ولهسذا الخروج وجه من مضارعة الأفعال. فجميع مسا يتسرك صسرفه مضارع به الفعل<sup>(۲)</sup>. وقد فصل سيبويه القول في ذلك، فقال: "اعلم أن ما ضارع الفعل المضارع من الأسماء في الكلام ووافقسه في البناء، أجرى لفظه مجرى ما يستثقلون ومنعوه مسا يكون لمسا يستخفون، فيكون في موضع الجر مفتوحا، استثقلوه حيث قسارب الفعل في الكلام ووافقه في البناء. وذلك نحو أبيض وأسود وأحمر وأصفر. فهذا بناء أذهب وأعلم "(۲).

ومن هذا يظهر أن الخروج على القياس يمضي عند سيبويه على نحو واحد من التفسير، ولا فرق عنده - من هذه الجهة - بين الشعر والكلام، فخروج الشاعر في شعره عما هو مسألوف فسي الكلام يشبه ما يقع في الكلام نفسه مسن خسروج علسى القاعدة والقياس، وحينئذ يقع الفرق بين الشعر والكلام على ما يختص بسه الشعر من ذلك، فالفرق بينهما ليس في طبيعة الظساهرة نفسسها، فكلاهما خروج عن القياس، وإنما الفرق بينهما أن الشعر وقع فيه

۱- الكتاب ۱/۲۸.

٢- المصدر السابق ٧/١.

٣- المصدر السابق ١/١.

من ذلك ما لم تثبت الرواية بوقوعه في الكلام. وهذا هــو محــل الضرورة، وهو وجه القول في هذا الباب.

وبيان ذلك أنه لو صبح أن الممنوع من الصرف، مثلا، اختص به الشعر ولم يقع مثله في الكلام، لكان من باب الضرورة، إلا أن ثبوته في اللغة مما لا يختص به الشعر دون الكلام، ولذلك خسرج عن الضرورة.

وهنا محل لمراجعة بعض الأفكار التي شاعت في هذا الباب، كالقول بأن معنى الضرورة عند سيبويه هو ضرورة الوزن. ولم يقل سيبويه ذلك صراحة، وإنما استنبطه المتأخرون من كلامه، ذهبوا إلى أن المأخوذ من كلام سيبويه في الضرورة أنها ما لسيس للشاعر عنه مندوحة (١).

وتوجيه الضرورة على هذا المعنى هو قول ابن مالك. وقد نماه إلى سيبويه جماعة من النحويين، منهم ابن الطيب الفاسي(Y). وقد عولوا في ذلك على ما أورده سيبويه في قول أبي النجم:

#### علسن ننبُسا كلُّسه لسم أصسنع

من قوله: "هو بمنزلته في غير الشعر، لأن النصب لا يكسـر البيت ولا يخل به"(").

وأما البغدادي فقد عقب على ذلك بقوله: "ظاهر كلام سيبويه أن الضرورة ما ليس للشاعر عنه فسحة"(٤). وهذا قول فيسه حيطة وتدقيق. فإن هذا الظاهر لا يثبت أمام الوقوف على فكر سيبويه من

١- انظر الضرائر للألوسي، ص١، المطبعة السلفية ١٣٤١هـ، وانظر أيضًا موطنة الفصييح
 لابن الطبيب الفاسى ورقة ١٩ - ٢٠ (مخطوطة دار الكتب المصرية - ١٧٩ لفة).

٣- انظر موطئة الفصيح ورقة ١٩ - ٢٠.

٣- الكتاب ١/٤٤.

٤- خزانة الأدب لعبد القادر البغدادي ١٧٤/١، ط بولاق ١٣٩٩ هـ..

جميع جهاته. وفهم سيبويه لا يتأتي بفصل بعض كلامه عن بعض. وإنما يتأتى ذلك عن طريق مظاهرة النصوص بعضها ببعض. وقد ظهر أن موقف سيبويه لا يختلف في باب الضرورة عنه في سائر أبواب النحو.

في هذا الموضع من كلام سيبويه نقع على ما يشبه أن يكسون مخالفا لفلسفته في الضرورة. ولذلك احتاط البغدادي في كلامه، شعورا منه بأن ثمة إشكالا يحتاج إلى تأويل الكلام. إن حل هدذا الإشكال يفتحنا على بعض الأمور التي ربما غابت عن الأذهان حتى اليوم، وهي أن في الكتاب تعليقات أضيفت إليه – في زمن ربما كان مبكرا – تفسيرًا من بعض شراحه الأقدمين. وهي تشرح فهم هؤلاء أنفسهم وليس صاحب الكتاب.

فإذا صبح أن الخروج على القياس يقع في الكلام، كما في مسألة الممنوع من الصرف، ظهر فساد اعتبار السوزن الشعري فسي الضرورة، لفساده في الخروج على القياس في غير الشعر.

إن سيبويه ينظر إلى ظاهرة الخروج على القياس على أنها كالأصل الثابت في اللغة أو سنن العرب في كلامها. قسال: "مسن كلامهم أن يجعلوا الشيء في موضع على غير حاله في سائر الكلام"(١)، كما قال: "قد يشذ الشيء في كلامهم عسن نظائره ويستخف الشيء في موضع و لا يستخفونه في غيره"(١).

وأما ما جرى عليه في تفسير ذلك، فإنه كان دائم التنبيه عليه والالتفات له. فمرة يقول: "وقد يشبهون الشيء بالشيء وليس مثله في جميع أحواله. وسترى ذلك في كلامهم كثير ا"(٣). ومرة يقسول: "يشبهون الشيء بالشيء، وإن لم يكن مثله ولا قريبًا منه. وقد

۱-- الکتاب ۱/۴۴.

٢- المصدر السابق ١٠٧/١.

٣- الكتاب ١/٩٣.

ذكرنا ذلك فيما مضى، وسنذكره أيضنا إن شاء الله"(١).

ويظهر الفرق بين سيبويه وغيره من النحويين بمقارنة كلامـــه بكلام غيره في بعض مسائل هذا الباب. ومن ذلك قول الفرزدق:

تنفي يداها الحصى في كل هاجرة ﴿ أَفَيَ الدَبَاتِيرِ تَنْفَسَادُ الصسياريف

فهو - عند سيبويه - عدل عن جمع الصيرف على الصيارف، وهو الجمع القياسي، وجمعه على الصياريف، وذلك تشبيها له بما جمع على غير واحده، في الكلام، كما جمعوا ذكرًا على مذاكير (١).

أما النحويون ممن فاتهم هذا المعنى عند سيبويه، فإنهم ينظرون إلى الصياريف على أساس أن الشاعر احتاج إلى إقامــة الــوزن فمطل الحركة وأنشأ عنها حرفًا من جنسها. فلا فرق حينتذ بينهـا وبين "منتزاح" في قول الشاعر:

وأنت من الغوائل حسين ترسسي 💎 ومسسن نم الرجسال بِمُنْتَســزاح

يريد بمنتزح، فأشبع الحركة وأنشأ عنها حرفًا من جنسها. ولا بينها وبين "أنظور" في قوله:

وگئی حیثُ ما یسری فهوی بصری من حیث ما سلکوا آنتو فأنظور (۲)

وقد ذهب سيبويه في قول الشاعر:

السم يأتيسك والأنبساء تنمسى وسا لاقست لبسون بنسي زيساد

١- المصدر السابق ١٣٠/١.

۲- انظر ج۱ س۱۰.

٦- انظر الخصائص لابن جني ٣١٥/٣ - ٣١٦، تحقيق محمد على النجار، دار الكتب المصرية ١٩٥٥.

إلى أنه "جعله حين اضطر مجرومًا من الأصل () وأما ابسو على الفارسي فقد كان يرى أن الياء قد زيدت للضسرورة، كمسا زيدت الياء في قول الشاعر:

وسواعية يُغْتَلَعَن الحستلاء كالمغالي يَطبرن كسل مطير ودهب إلى مثل هذا أيضًا في قول الشاعر:

هجوتُ زيانَ تُسم جئـتُ معـُــفَرًا ﴿ مِن هجو زيانَ لم تهجُو ولم تُسدَع

قال أبو العلاء المعري: "المتقدمون من البصريين يجعلون الفعل في هذا مما بلغ به الأصل في الضرورة، لأن أصل يهجو أن يكون مضموم الواو.. وكان أبو على الفارسي يرى في مثل هذه السواو التي في قوله لم تهجو، أنها غير الواو التي في قولك هو يهجو، وأنها غير الواو التي في قولك هو يهجو،

ققد ضاع في كلام أبي على الفارسي ومن لف لفه من النحويين الأصل الفكري الذي اعتمده سيبويه أساسًا المنظر. وفسى غيساب هذا الأصل التبست الشواهد وتداخل بعضها في سياق بعضها الآخر، لأن الأصل الذي يترتب عليه جمع أشياء مختلفة في سياق واحد قد لختلف.

وقد نشأ ذلك عن اعتبار الوزن الشعري في الضرورة الشعرية، ومن ثم لم يعد هناك فرق بين "يأتيك" و"سواعيد". فكلاهما نشأ عن إشباع الحركة فيه تولد الياء. ولكن بينهما في فكر سميبويه فرقما بعيدًا. فكل منهما يترامى إلى مستوى من التعبيسر يختلف عن المستوى الذي يترامى إليه سواه.

والجدير بالنظر أن سيبويه – على خلاف النحويين جميعًا – سمى الباب الذي أفرده للضرورة بباب ما يحتمل الشعر. ولم يجر لمصطلح

١- الكتاب ٢/٢.

٢- الفصول والغايات ص ١٢٣ - ١٢٤، بيروت، ١٩٣٨.

الضرورة ذكر في كتابه. وفي هذه التسمية يظهر الأساس الذي عول عليه سيبويه في فهم هذا الباب ولا اعتبار فيه لفكرة الوزن.

ويترتب على مراجعة النظر في فكر سيبويه مراجعة الرأي في كثير من آراء الباحثين في هذا الباب. ومن ذلك ما ذهب إليه بعض الدارسين من القول بأن النحويين جعلوا من القول بالضرورة فيما يقع في الشعر، سواء كانت عنه مندوحة أم لا، سيفًا مصلتًا وسلاحًا يشهرونه في وجه كل بيت بضالف قواعدهم ويعجزون عن تخريجه، فيجدون المخلص في هذا الوصف السهل يلقونه دون نظر أو تفكير"(١).

فلا محل لهذا القول في سياق فهم المبدأ الفكري العسام السذي قامت عليه فلسفة الضرورة عند سيبويه. وهو المبدأ الذي قام عليه تناوله لمشكلات النحو سوى مشكلة الضرورة.

والحاصل أن عدم تقدير هذا المبدأ الفكري عند سيبويه أدى إلى ذهاب الرأي في هذا الباب في جهات شتى. فقد عد ابسن فسارس موقف سيبويه في الضرورة الشعرية نوعًا من التوجيسه وتمحسل التأويلات لخطأ الشعراء (٢). وتابعه على ذلك بعض المحدثين، وهو الدكتور رمضان عبد التواب، فقال: "إذا اضطر شاعر إلى تسكين بعض الكلمات لضرورة الوزن، فإنه لا يعدم من النحويين، منذ أيام سيبويه، من يطلب له تأويلاً ويتكلف له قياسًا (٢).

على أن هذا القول كان ثمرة للموقف الذي انطلق من أن الاقواء في الشعر العربي إنما هو من قبيل الخطأ النحوي. فالشاعر عندئذ - مما يحافظ على النغمة الموسيقية، وإن كسر بذلك قواعد النحو ".. إذ لا يعقل أن الشاعر الفحل يخطئ في الموسيقي، وإن

١- الدكتور أحمد مختار عمر، البحث اللغوي عند العرب ص٧٧، دار المعارف، ١٩٧١.

٣- انظر نم الخطأ في الشعر لابن فارس ص٣٩، مكتبة القنسي.

٣- الدكتور رمضان عبد التواب، فصول في فقه العربية ص ١٤٥، دار التراث، ١٩٧٣.

عقل أن يخطئ في النحو. وإذا علمنا أن الإقواء كان شائعًا بين الشعراء الجاهليين خرجنا من ذلك بأن اللحن كان شائعًا حتى بين فصحاء العرب وشعرائهم "(١).

فقد أدى هذا القول إلى اعتبار الصرورة الشعرية خطأ في اللغة وقع فيه الشاعر العربي لأن العربية ليست سليقة له (٢). فكان كثير من اللغويين العرب "لا يجرؤ على تخطئة الشعراء السذين كان يضطرهم وزن الشعر وموسيقاه إلى مخالفة النظام اللغوي في بعض الأحيان، سواء في بنية الكلمة أم في الإعراب. ولم يكن كثير من هؤلاء اللغويين والنحويين يعترف بما يسمى بضرورة الشعر. فلم يكونوا يتصورون أن يخطئ شاعر في هذه اللغة، لأنه يتكلمها بالسليقة في نظرهم. فإذا وجدوا في شعر شاعر خروجا عن المألوف في القواعد، راحوا يلتمسون له المعاذير والحيل ويتكلفون في التأويل والتخريج ما لا يحتمل (٢).

على أن الفكرة التي اعتمدها سيبويه لتفسير الضرورة تظهر ظهورًا قويًا فيما اختاره المؤلف من نصوص الكتاب وجعله هدفا للهجوم عليه. قال سيبويه: "وقد يجوز أن يسكنوا الحرف المرفوع والمجرور في الشعر. شبهوا ذلك بكسره فخذ، حيث حذفوا فقالوا فخذ، وبضمة عَضد، حيث حذفوا فقالوا عَضد، لأن الرفعة ضمة والجرة كسرة، قال الشاعر:

رُخت وفي رجليك سا فيهما وقد بدا فنك سن المنسزر

ومما يسكن في الشعر، وهو بمنزلة الجرة، إلا أن من قال فُخْذ لم يسكن ذلك، قال الراجز:

١- الدكتور إبراهيم أنيس، محاضراته لطلبة الليسانس بكلية دار العلوم، نقلاً عن البحث اللغوي عند العرب ص ٧٠، ٧١.

٧- انظر فصول في فقه العربية ص٧٨.

٣- المصدر السابق ص١٤٢.

فسألت من ينشد هذا البيت من العسرب، فسزعم أنسه يريسد صاحبي.. ولم يجيء هذا في النصب، لأن الذين يقولون كبد وفخذ لا يقولون في جَمَل جمل (١).

وقد عقب المؤلف على ذلك بقوله: "هذا تعليل سيبويه التسكين في مثل هذه الأبيات، لأن الشاعر عنده لا يخطئ، ولا يضحي بسالإعراب في سبيل موسيقى الشعر. ذلك ما لم يخطر لسيبويه على بال، واسذلك راح يتأول هذا التسكين ويلتمس له نظيرًا بين لهجات القبائل (٢).

وقد نشأت هذه المواقف جميعا لأنها لم تنظر - كما قدمنا - إلى الأساس الذي بنى عليه سيبويه. والحاصل أن إغفال هذا الأسساس تخريب لعقل سيبويه وفكره جميعًا. فسيبويه لا يلتمس للشعراء معاذير وحيلاً ولا يتكلف لهم تأويلاً أو تخريجًا، كما أنه لا يقول بأن الشعر يحتمل ما لا يحتمله الكلام هروبًا من مشكلات النحو. بل إنه استقر له أصل فكري استعان به في كل ما عن له، وأمكنه، من مشكلات. ولم يقف الأمر عند حد الضرورة الشعرية.

يظهر من هذا أهمية الفلسفة الفكرية التي توجه مسائل النحسو. والبحث الذي يقع أسير التفصيلات فيستوعب نفسه في داخسل الجزئيات لا يتجاوزها ولا يظهر على ما وراءها من مبادئ فكرية، يخطئ الأصل الذي يمسك هذه الجزئيات في كيان واحسد فالظواهر التي هي موضوع أي بحث ومادته تخصع دائمًا لمقولات الفكر الذي يفصلها بعضها عن بعض أو يهيسئ لها لقاء في التصنيفات والتقسيمات. والفكر النحوي لا يشذ عن ذلك.

۱- الکتاب ۲۹۷/۲ - ۲۹۸.

٧- فصول في فقه العربية مس١٤٧.

ففكرة الحمل هي التي توجه سيبويه دائمًا فيمسا يعالجه مسن مشكلات. وهي الأصل الذي يتناول عليه هذه المشكلات جميعًا. واختبار فقرات قليلة من كتابه يظهرنا على مدى سيطرة الألفاظ التي تدل على هذا المعنى. ومنها: إجراء كذا مجرى كذا، وما هو بمنزلة كذا، والحَمَلُ على كذا، وما شبَهُوه من كذا بكذا. الخ(١).

على أن هذه الفكرة نفسها تظهر فيما تناوله النحويون من قضية القراءات. وقضية القراءات تمد لقضية الضرورة الشعرية بسبب، ففيها ما في جوهر هذه القضية من مشكلات تتصل بظاهرة الخروج على قواعد النحو.

فتسكين حرف الإعراب وقع مثله أيضاً في بعض القراءات، كالذي روي عن أبي عمرو بن العلاء في قوله تعالى: ﴿ فَتُوبُواْ إِلَىٰ بَارِبِكُمْ ﴾(٢)، روى بإسكان الهمزة في بارئكم. وفي قولسه "يأمركم وينصركم ويلعنهم ويجمعكم وأسلحتكم"، روى ذلك كله بالتسكين". واستشهد على ذلك بقول امرئ القيس:

فاليومَ أشسربَ غيرَ مستحقبِ إللهُ اللهِ ولا واغسل أراد أشربُ، فأسكن الباء (٢).

فليس الشاعر وحده هو الذي يخرج على قواعد النحو. بــل يظهر ذلك أيضنًا عند كبار القراء.

إلا أن ما قالوه في تفسير ذلك، من دافعوا عن هـذه القـراءة، لا يخرج عما قاله سيبويه في تفسير ما يجوز في الشعر ولا يجوز فـي الكلام. فتسكين حرف الإعراب هو عند بعض النحويين كتسكينه فـي الشعر 'إجراء للمنفصل من كلمتين مجرى المتصل من كلمـة، فإنـه

١- انظر مثلا ج١، الصفحات ٢٤، ٩٣، ١٥٥، ٤٧٨.

٢- سورة البقرة، الآية ٤٥.

٣- المجة في القراءات السبع، لابن خالويه ص٥٤، ط بيروت.

يجوز تسكين مثل "إيل" فأجرى المكسوران في بارئكم مجرى إيل"(١).

وإذا لم يكن الوزن الشعري معتبرًا في القراءات التي يستشهد عليها بأبيات الضرورة، وإنما نفسر على ما نفسر به الضرورة من اعتبار فكرة المحمل، فلا وجه للاعتبار به في قَضيَّة الضَّرُّورَة نَفْسها.

لقد كانت فكرة الحمل ضرَورة يقضي بها منطق النحو. فهسي التي تضمن تماسك المقدمات الفكرية التي انبنى عليها، إذ نرد إلى قبضة هذه المقدمات أي بادرة للخروج عنها والانفلات من أسرها. فكانت هي الآلة التي عول عليها النحو منذ بدايته.

فسيبويه عالج فتح باب النحو - فيما أرى - من هذه المقدمة:
"اعلم أن بعض الكلام أثقل من بعض، فالأفعال أثقل من الأسماء لأن الأسماء هي الأول، وهي أشد تمكنًا، فمن ثم لم يلحقها تنوين ولحقها الجزم والسكون. وإنما هي من الأسماء. ألا ترى أن الفعل لا بد له من الاسم، وإلا لم يكن كلامًا. والاسم قد يستغني عن الفعل، تقول الله إلهنا، وعبد الله أخونا"(٢).

فهذه المقدمة مبناها على أولية الأسماء على الأفعال. وهذه هي النقطة التي تنشق عنها الخطوط الرئيسية التي يتفرع عليها النحو. وأول آثارها تلك القسمة الثنائية بين الإعراب والبناء. ففكرة الأفعال التي هي من الأسماء هي التي أدت إلى أول تصنيف الكلمة ظهر في الاسم والفعل والرابطة، وهي الحرف. وهذا التقابل بين الأسماء والأفعال خطوة تتلوها الثنائية بين الإعراب والبناء وتوازيها. "فالأفعال كلها حقها أن تكون مسكنة الأواخر. والأسماء كلها حقها أن تكون مسكنة الأواخر. والأسماء كلها حقها أن تكون معربة" (").

١- البحر المحيط لابن حيان، ٢٠٦/١، ط السعادة.

٢- الكتاب ١/٦.

٣- تقريرات من شرح لمي سعيد السيراني على كتاب سيبويه ١١/١، منشور على هلمش الكتاب.

هكذا أقيم البناء النحوي. ولكن سريعًا ما يتهدده الانهيار، فبعض الأسماء ليس معربًا، كما أن الأفعال ليست كلها مبنية، ثم إن البناء ليس دائمًا على السكون. وهنا تنهض فكرة الحمل التحفظ تماسك البناء: فبعض الأسماء ضارع الحروف فحمل عليها، وبعض الأفعال ضارع الأسماء فحكم له بحكمها. فأما الأسماء التي ضارعت الحروف، فهي الأسماء المبنية، وهي "الأسماء غير المتمكنة المضارعة عندهم ما ليس باسم ولا فعل مما جاء المعنى" (١). وكان حقها جميعًا البناء على السكون كالأفعال، غير أنها خرجت عن هذا الأصل لوجه من وجوه المضارعة كسذلك. وأعني المضارعة لمعنى التعبير النسي يلزم عليها الخروج على الأصل (٢).

وأما الأفعال التي ضارعت الأسماء فهي الأفعال المضارعة: ضارعت أسماء الفاعلين فاستحقت الإعراب<sup>(٦)</sup>. ومضارعتها للأسماء هي العلة التي فسرت خروجها على القاعدة النحوية. فقسد بنيت القاعدة على أن كل الأفعال مبنية. وكسر دذه القاعدة تضطلع بجبره فكرة الحمل. وقد كان لها أثر ظاهر في التسمية نفسها، أعنى سمية المضارع مضارعا.

ولكن فكرة الحمل يمكن استخلاص بذور منها صالحة للنمو. فهي حين تخلص من التعليل العقلي إلى منطق التركيب اللغوي تصبح أداة مفيدة للبحث. وبيان ذلك بالممنوع من الصرف. فهو عند سيبويه مضارع به الفعل، فقد "وافقه في البناء، وذلك نحمو أبيض وأسود وأحمر وأصفر. فهذا بناء أذهب وأعلم "(1).

۱- الكتاب ۲/۱.

٣- انظر كلام سيبويه في ذلك ج١، ص٤ وما بعدها.

٣- انظر الكتاب ٢/١.

٤- المصدر السابق ١/١.

ولكن بحث سيبويه للممنوع من الصرف ينطلق من المقدمات الأولى في النحو التي أشرنا إليها. وبيان ذلك أنه جعله خروجًا عن الأصل. فالأصل في الأسماء الصرف، على ما اقتضاه تصديف الكلمة الذي تم على أساس التقابل بين الاسم والفعل. فقد ترتسب عليه جعل التنوين حقًا للأسماء دون الأفعال، ولكن مشل أحمسر وأصفر وأبيض وأسود لا يظهر فيه التنوين. وهو مع ذلك مدن الأسماء وليس من الأفعال، مع كون التنوين علامة على الأسماء. وإنما أشبه الأفعال في بنائه، فامتنع فيه الصرف.

هذا الجهد النحوي لم يكن مقصودًا بسه إلا حمايسة المقدمات النحوية الأولى لتبقى الحدود الفاصلة بين الأسماء والأفعال.

والأمر عندي على غير ذلك. فهذه الحدود الفاصلة هي ما يقصده النشاط اللغوي بالهدم. والفصل بين الأسماء والأفعال في مثل "أحمر" و"أذهب" لم تعد له فائدة، لأن الاسم والفعل يلتقيان والنشاط اللغوي يقصدهما بهذا اللقاء. فأبيض وأحمر وأصفر خرجت عن مجال الاسم وانتظمت في فلك الأفعال، فلم تكد تتميز في هذا النظام الذي يضم مثل هذه الكلمات:

أذهب أعلم أبيض أحمر أصفر

فهي جميعًا تصنف معًا، ويجمعها مبدأ واحد، هو الصيغة. وهي صيغة "أفعل" التي أصبحت ذات أهمية تلغي ما عداها.

فالعلاقة بين الألفاظ في الظاهرة اللغوية ليست علاقة ساكنة، بل هي علاقة ذات طبيعة ديناميكية تتجاذب فيها الألفاظ وتتدافع.

"ويشبه المجال اللغوي – كما كان يقول أسستاذنا العلامة لطفي عبدالبديع – أن يكون مجالاً جاذبيًا تمند من بؤرته التأثيرات إلى سائر الأفاق. فالكلمة في الظاهرة اللغوية تدعو إليها أخرى، وهذه تدعو إليها ثالثة.. وهذا "(١).

ونحن نحمل الممنوع من الصرف على هذا الأساس. فأذهب وأعلم، وما شاكل ذلك من الأفعال، جذب إلى مجاله أبيض وأسود وأحمر وأصفر، وهي أسماء، فأخرجها عن مجال الاسمية وأسكنها إلى مجاله هو، فأصبحت أعضاء في المجال الجديد، ومن ثم كانت مطلوبة بأحكام النظام الذي سعت إليه، فمنعت الصرف وهو خاص بالأسماء، ومنعت الكسر وهو ممتنع في الأفعال.

على أن سيبويه، بقوله بفكرة الحمل أو المضارعة، قد جاء بالخطوة الأولى التي يصبح أن تنتظم بعدها الخطوات في طريق مستقيم. وعندي أن هذه الخطوة التي انحرف النحو عن المضمي بعدها قدمًا، صالحة للانطلاق عنها في مجال البحث اللغسوي. فسيبويه، بإشارته إلى العلاقة بين الاسم والفعل في مشكلة الممنوع من الصرف، قد دل على الطريق الصحيح لبحث هذه المشمكلة، وأساسه هذه العلاقة. وكذلك يقال في سائر المشكلات.

١- من محاضرات الدكتور لطفي عبد البديع لطلبة الدراسات العليا بكلية الأداب، جامعة عين شمس في العام الجامعي ١٩٧٢ - ١٩٧٣م (غير مطبوع).

### ٢- اتجاه البحث النحوي بعد سيبويه

#### أ- الضرورة الشعرية وفكرة الرجوع إلى الأصل:

ليست الضرورة الشعرية خروجًا على القياس. بل القول فيها على خلاف ذلك. وإنما هي ضرب من معاودة الأصول ومراجعة القياس. ومعنى ذلك أن الشاعر إنما يرجع في الضسرورة السي الأصل الذي يخالفه الاستعمال الجاري للغة. هذه هي الفكرة التي استقر عليها البحث في الضرورة الشعرية في النحو العربي بعد سيبويه. وهو أصل جرت عليه مسائل كبرى في تاريخ هذا البحث.

لقد تلقف الفكر النحوي بعد سيبويه مسألة الضرورة الشسعرية وفلسفته فيها التي انبنى عليها – على ما مضى بيانه – نظره في المسائل النحوية جميعًا. ولكن فكر سيبويه سار في النحو مسارًا مختلفًا انفصم فيه النظام الفكري الذي قامت عليه مسائل النحو عنده وتُمثّل تمثلاً جديدًا.

فقد انتظمت مسألة الضرورة عند النحويين في مقولة فكريسة مختلفة، بعد أن استقر للصنعة النحوية أصول ومقاييس انضسبطت عليها مسائل اللغة.

وقد انتهت أصول هذه الصناعة التي نتاول موضوع البحث الرئيسي فيها مسألة القياس إلى أبي على الفارسي وتلميذه ابن جني من مفكري القرن الرابع الهجري. وكان أبو علي يقول عن نفسه: "أخطئ في خمسين مسألة في اللغة ولا أخطئ في واحدة من القياس"(١).

وفيما بين سيبويه وأبي على الفارسي مضى البحث النصوي على أيدي جماعة من أبرز أهل النحو. وقد يكون أقسوى هــولاء

١- نزهة الألباء لابن الأنباري ص ٣١٧.

تأثير اعلى الإطلاق، محمد بن يزيد النحوي الذي الستهر بأبي العباس المبرد. وأهميته عندي في أنه وضع الفكر النحوي على طريق دفع فيه إلى من بعده من النحويين. وظل هذا الدفع يطرد، من لدن طبقة من النحويين إلى سواها، حتى بلغ الغاية لدى أبي الفتح عثمان بن جني. فظهر فيما بين ذلك أبو بكر بن السراج صاحب كتاب الأصول في النحو (١)، والزجاجي الذي ألف في علل النحو (٢)، والزجاجي الذي ألف في علل النحو (٢)، وغيرهما. وكانت مسألة القياس هي الموضوع الذي دار عليه النشاط الفكري لهذه الجماعة.

فأقوى أثر طبع به أبو العباس المبسرد على تساريخ النحو اعتراضه على الروايات ورد ما لم يستقم منها على مذهبه في القياس، فكان "لا يلتقت إلى شيء من هذه الروايات التي تشذ عن الإجماع والمقاييس" (٢) وكذلك رده بعض القراءات الشاذة "ما دامت لا تطرد مع قواعده النحوية (١٤)، وكانت حجته في ذلك أن "القياس المطرد لا تعترض عليه الرواية الضعيفة (٥).

والقول في ذلك أنه دليل على النزوع إلى الدّمكين للقياس وطرد مسائل اللغة على أبوابه، وفيه عدم الاعتداد بالطَـاهرة اللغويــة. وظاهر بذلك الفرق بينه وبين سيبويه.

وكان المبرد لا يحيل على الضرورة إلا إذا وافقت أصلاً مــن أصول العربية. فما لم يوافق الأصول من ذلك لم يسلم بـــه، "لأن

١- هو أبو بكر محمد بن سهل السراج، له كتب في النجو مفيدة منها كتابه في أصسول النحسو، وأبو بكر من علماء القرن الثالث والرابع الهجريين. وملت سنة ٣١٦هـــ. وانظر فـي ترجمته (طبقات النحويين للزبيدي، ونزهة الألباء، وبغية الوعاة السيوطي وغيرها).

٢- له كتاب الإيضاح في علل النحر قام بتحقيقه مازن المبارك. وله كتاب الجمل. تسوفي
 منة ٣٣٧، وقد أخذ عن ابن السراج. وانظر في ترجمته (نزهة الألباء وبغية الوعاة).

٣- النوادر في اللغة، لأبي زيد ص ٦٧ – ٦٨ (بيروت ١٩٦٧).

٤- المدارس النحوية، للدكتور شوقى ضيف ص ١٣١، ط٢، دار المعارف.

٥- الكامل، للمبرد ١/٥٥، القاهرة، ١٣٦٥هـ..

الضرورة لا تُجَوِّزُ اللحن (١).

وكان يفر من الروايات المخالفة للقياس بما يبطل به موضع الخلاف كلية. وذلك أنه كان يعمد إلى كثير من الروايات فيغير وجه الإنشاد فيها، حتى تستقيم الرواية على الأصول النحوية.

فمن ذلك أنه كان يرى أن القياس لا يجيز في الضرورة تسرك صرف ما ينصرف، لأن الأصل في الأسماء أن تنصسرف. ولا يجوز البتة الخروج على الأصول، وإنما يجوز الرجوع إليها فسي الضرورة لا غير ذلك<sup>(٢)</sup>.

ولذلك كان ينشد قول دوسر بن دهبل القريعي:

وقائلة ما بسال دوسر بعدنا صحا قلبه عن آل ليلي وعن هند بتغيير موضع الشاهد فيه، على هذا النحو:

وقائلــة مــا للقريعــي بعــدنا .... ... ... ... ...

فرارًا من حذف التنوين<sup>(٣)</sup>. وكذلك قوله:

فسا كسان حصى ق ولا حسايس يقوقسان مسرداس قسي مَجْمَسعِ أنشده:

... ... ... يفوقان شسيخي فسي مجمسع<sup>(1)</sup>

ومما اشتهر به من تغییره لروایته، ورده علی سیبویه، قسول امرئ القیس:

١- المقتضب للمبرد ٢٥٤/٣.

٢- المصدر السابق ٢٥٤/٣.

٣- انظر عبث الوليد، للمعرى، ص ١٥٤، دمشق، ١٩٣٦.

٤- انظر المصدر السابق ص ١٨٧.

إثمُــا مــن الله ولا واغــل

فاليوم أشسرب غيسر مسستحقب

فقد رواه:

فاليوم أسقى غير مستحقب (). وذلك ليفر مما توهمه لحنًا.

والأمثلة على ذلك كثيرة. وقد تتبع هذا الموضع عليه علم بسن حمزة فيما صنفه من التنبيهات على كتاب الكامل، فقال: "وهدا مسن فعل أبي العباس غير مستنكر، لأنه ربما ركب المذهب الذي يخالف فيه أهل العربية، واحتاج إلى نصرته فغير له الشعر واحتج به"(٢).

إلا أن هذا السلوك كان مرده إلى الفكرة التي جرى عليها المبرد في بحث الضرورة الشعرية، وأجرى عليها البحث النحوي بعده، وهي أن "الضرورة ترد الأشياء إلى أصولها"<sup>(٢)</sup>.

لقد تردبت هذه الفكرة في كلام المبرد كثيرًا. فمما قاله من ذلك: "اعلم أن الشاعر إذا اضطر رد هذا الباب (مطايا وما أشبهه) إلى أصله.. لأنه يجوز له للضرورة أن يقول ردد في موضع رد، لأنه الأصل، كما قال:

#### الحسيدُ لله العليين الأجليك

وكما قال:

# 

ويجوز له صرف ما لا ينصرف، لأن الأصل في الأشهاء أن نتصرف. فإذا اضطر إلى الياء المكسور ما قبلها أن يعربها فهي الرفع والخفض فعل ذلك، لأنه الأصل، كما قال ابن الرقيات:

<sup>1-</sup> انظر النتبيهات، لعلي بن حمزة ص ١١٦، دار المعارف، ١٩٦٧.

٣- النتبيهات ص١٠٩.

٣- المقتضب ١/٢٥٠.

# لا بارك الله قسى العُسواني هسل ﴿ يُصَسِيحُنُ إِلَّا لَهُسِنَ مُطَّلِّسِبُ

فإذا احتاج إلى صرف ما لا ينصرف، صرفه مع هذه الحركة، فيصير بمنزلة غيره مما لا علة فيه، كما قال: فلتأتينك قصائد... ... ويكفيك من هذا كله ما ذكرت لك من أن الشاعر إذا اضطر رد الأشياء إلى أصولها"(').

وقد ترتب على هذه الفكرة عند المبرد شيئان: أولهما، وقد مضى بيانه، أنه ذهب إلى أن ما خالف الأصول مما يقع في الشعر ليس من باب الضرورة، وإنما هو من باب اللحن. وهذا لا يجوز في العربية شعرًا أو كلامًا. فالمضرورة إنما هي رجوع إلى الأصل. والثاني أنه أجاز في الضرورة جوازًا مطلقاً الرجوع إلى الأصل، وإن لم يرد به سماع. وهذا شيء يتميز به الخلاف بينه وبين غيره من النحويين.

وهذا يظهر من قوله: "إذا اضطر شاعر جاز له أن يرد مَبيعًا وجميع بابه إلى الأصل، فيقول: مَبْيوًع، كما قال علقمة بن عبدة:

حتسى تسنكر بَيْضات وهيَّجه يَوْمُ الردَادَ عليه السنَّجْنُ مَغْيَسومُ

وأنشد أبو عمرو بن العلاء:

وكأتهسا تفاحسة مطيوبسة

وقال آخر:

نُبَيْتُ قُومَك يزعمونسك سبيدًا وإخسال أنسك سبيد مَعْيُسونُ

فأما الواو، فإن ذلك لا يجوز فيها.. هذا قول جميع البصــريين أجمعين. ولست أراه ممتنعًا عند الضرورة (٢).

١- المصدر السابق ١٤١/١ - ١٤٤.

۲- المقتضب ۱۰۱/۱ - ۱۰۳.

فالمبرد جرى في هذه المسألة على القاعدة التي يراها في المضرورة، وهي رد الأشياء إلى أصولها (١). ولذلك أجاز في الضرورة ما لم يسمع.

ويظهر الفرق بينه وبين سيبويه مثلاً في أن سيبويه قد اقتصــر على بيان الظاهرة، ولم يتعد ذلك إلى فرض قواعد لما لم يسمعه، فقال: "ولا نعلمهم أتموا في الواوات". واقتصر على تفسـير ذلك بقوله: "لأن الواوات أنقل عليهم من الياءات، ومنها يفـرون إلــى الياء، فكر هوا اجتماعهما مع الضمة"(١).

فالفرق بين سيبويه والمبرد فرق بين فكرين مختلفين. فسيبويه فسر ما خرج على القياس في الضرورة بأنه إجراء لمستوى من التعبير مجرى مستوى آخر. والمبرد يذهب إلى أنه رجدوع إلى الأصل والقياس. ولذلك غلط سيبويه في بعض المسائل. قال: "فأما قول سيبويه أنها (عسى) تقع في بعض المواضع بمنزلة لعل مع المضمر فتقول عساك وعساني، فهو غلط منه، لأن الأفعال لا تعمل في المضمر إلا كما تعمل في المظهر. فأما قوله:

تقولُ بنِستَى قد أنسى أناكا يا أبتسى عَلَّك أو عساكا وقال آخر:

# ولى نُفُسنَ أقسولُ لهسا إذا مسا ﴿ تُخَـسالْفُنِي لطسسيَّ أَو عسـساني

فإن تقديره عندنا أن المفعول مقدم والفاعل مضمر، كأنه قسال: عساك الخير أو الشر، وكذلك عساني الحديث، ولكنه حذف لعلسم المخاطب به (<sup>(۲)</sup>. جرى سيبويه في هذه المسألة على طريقته فسي التفكير، وجرى المبرد أيضنا على طريقته في التفكير.

١- انظر الهامش على المقتضب لمحمد عبد الحالق عضيمه ١٠٢/١.

۲- الکتاب ۲/۲۲۲، ۲۹۴.

٣- المقتضيب ٢١/٣.

ولا يخالف أحد من النحويين – بعد سيبويه – في أن الشاعر إنما يرجع في الضرورة إلى الأصل والقياس، فإنه "ليس له أن يحذف ما اتفق له، ولا أن يزيد ما شاء. بل لذلك أصول يعمل عليها.. فلا يجوز أن يلحن لتسوية قافية ولا لإقامة وزن، بأن يحرك مجزومًا أو يسكن معربًا. وليس له أن يخرج شيئًا عن لفظه، إلا أن يكون يخرجه إلى أصل قد كان له، فيرده إليه، لأنه كان حقيقته، وإنما أخرجه عن قياس لزمه أو اطراد استمر به أو استخفاف لعلة واقعة (١).

وقد أجمع النحويون على جواز قصر الممدود في الشعر، لما فيه من رد الاسم إلى أصله (٢) - وأجازوا في الشعر تذكير المؤنث لأن الأصل في الأشياء التذكير (٣). وأجازوا في الضرورة وضع العطف موضع التثنية أو موضع الجمع، إذ "التثنية والجمع المستعملان بالحرف أصلهما التثنية والجمع بالعطف (١٠)، فاستعملوا التكرير بالعطف للضرورة رجوعًا إلى الأصل.

ومسائل هذا الباب كثيرة، تطرد فيها فكرة الأصل التي قامت عليها فلسفة الضرورة. وقد جعل النحويون من هذه الفكرة قانونا عاما لمسا يجوز في الشعر. فقال ابن جني: "اعلم أن الشاعر إذا اضطر جاز له أن ينطق بما يبيحه القياس، وإن لم يرد به سماع"(").

فالتكلم بخلاف ما جاء في لغة العرب، إذا أدى إليه وجه من القياس كان معتبرًا فيه الضرورة الشعرية وجهًا من الوجوه التسي يحمل عليها. فإنه إذا أدى القياس إلى شيء ما، ثم نطقت العرب

١- الأصول لابن السراج ٢٥/٣ - ٤٣٦.

٢- المقصمور والممدود لابن ولاد ص ١٣١، القاهرة، ١٩٠٨.

٣- انظر سر صناعة الأعراب لابن جني ١٣/١، القاهرة ١٩٥٤.

٤- أمالي ابن الشجري ١٠/١، حيدر آباد، ١٣٤٩.

٥- الغصائص ٢٩٦/١.

بخلافه، فإن ما أدى إليه القياس ينبغي أن يصرف على أنه لشاعر مولد، أو لساجع، أو لضرورة. هذا ما ذهب إليه النحويون<sup>(١)</sup>.

وقد ترتب على هذه النظرية التي قام عليها البحث في الضرورة الشعرية عند النحويين، اعتبار الضرورة بابًا مسن أبواب معرفسة الأصل. قال المبرد: "قد يجيء في الباب الحسرف والحرفان على أصولهما، وإن كان الاستعمال على غير ذلك، ليدل على أصل الباب (٢). واستدل لبن جني بالضرورة على أن العرب تعتقد من العلل ما نسبه النحويون إليها. قال: "ويدلك على أن ذلك عند العرب معتقد، كما أنه عندنا مراد معتقد، إخراجها بعض ذلك مع الضرورة (٢).

ويظهر الاستدلال على الأصول بالضرورة الشعرية فيما قالمه النحويون في قول الشاعر:

## له ما رأي عينُ البصير وفَوْقَــه مَاعُ الإله فَوْتَى سبع ســـمائيا

قال ابن جني: "للنحويين في ذلك احتجاج لما يذهبون إليه مسن أن أصل مطايا مطائي. ألا ترى أن الشاعر لما اضطر جاء بسه على أصله، فقال سمائيا، كما أنه لما اضطر إلى إظهار أصال ضن، قال:

أنسس أجسود لأقسوام وإن ضستنوا

وكما قال الآخر:

### مسسعدت فأطوأسست الصسعود

يريد أطلت. فهذه الأشياء الشاذة فيها حجج في أن يقولسوا: أن أصل هذا كذا"(1).

١- انظر، الخصائص ١٢٥/١.

٣- المقتضب ٢/٩٧.

٣- الغميائص ١/٢٥٧.

٤- خزانة الأدب ١١٨/١.

وقضية الشواهد المصنوعة تمد بيد إلى ما نحن بسبيله من فكرة الأصل. فإن اعتبار الرجوع إلى الأصل قانونا تعود إليه الضرورة الشعرية، هو الذي دفع النحويين إلى صنع بعض الشواهد النحوية للتمثيل بها هذا الباب. فمن ذلك مثلا قوله:

### الا أضحت حيسالكم رماسا وأضحت منسك شابسعة أماسا

بترخيم الاسم في غير النداء. فقد قيل إن "هذا شيء يصنعه النحويون ليعرفوك كيف مجراه متى وقع في شعر"(١). فالشواهد المصنوعة في هذا الباب تنزل منزلة الأمثلة الاعتبارية التي تنبني على أصل ثابت.

على أن ابن فارس اللغوي يرى أن الضرورة ضرب من الخطأ ومجانبة الصواب، لأن الشعراء عنده يخطئون كما يخطئ النساس ويغلطون كما يغلطون. قال: "ما جعل الله الشعراء معصومين يوقون الخطأ والغلط"()، و"أن ناساً من قدماء الشعراء ومن بعدهم أصابوا في أكثر ما نظموه من شعرهم وأخطأوا في اليسير من ذلك"(). ولذلك رأى أن كلام النحويين في هذا الباب إنما همو ضرب من التوجيه لخطأ الشعراء وتكلف التأويلات لأغلاطهم. قال: "لا معنى لقول من يقول: إن للشاعر عند الضرورة أن ياتي في شعره بما لا يجوز: ولا معنى لقول من قال:

ألسستم يأتيسك والأنبسساء تنمسسي

وهذا، وإن صبح، وما أشبهه من قوله:

لمسا جفسا إخوانسته مُصنعبًا

۱- النوادر ص۳۱.

٢- الصاحبي ص ٢٣١، المكتبة السلفية، ١٩١٠.

٣- ثم الخطأ في الشعر ص٢٩.

#### قفسا عنسدَ - معسا تعرفسان - ربسوع

فكله غلط وخطأ. وما جعل الله الشعراء معصبومين يوقبون الخطأ والغلط، فما صبح من شعرهم فمقبول. وما أبتبه العربيبة وأصولها فمردود (١٠).

فظاهر أنه لم ينتبه لفكرة الأصول التي قامت عليها فلسفة البحث في الضرورة الشعرية وتوجه عليها كلام النحاة، فدخل عليه أن بحث النحويين في هذا الباب ضرب من ضروب التوجيه لخطأ الشعر والتكلف لإخراج كلامهم على وجه من العربية.

وقد اتسع ابن فارس في هجومه حتى انتهى إلى سيبويه، فقال: "جعل ناس من أهل العربية يوجهون لخطا الشعراء وجوها ويتمحلون لذلك تأويلات حتى صنعوا فيما ذكرناه أبوابًا وصنفوا في ضرورات الشعر كتبًا، فقال من العلماء بالعربية في باب ترجمه بما يحتمل الشعر: اعلم أنه يجوز في الشعر ما لا يجوز في الكلام.. هذا كله قول سيبويه.. ولم يكن قصدي لذكره إفرادًا له في هذا الباب دون سائر أهل العربية من الكوفيين والبصريين"(٢).

وابن فارس يتوجه في هجومه هذا عن غير تفطن للأسس التي قام عليها القول في الضرورة الشعرية عند النحويين. وذلك لأن ما دافع عنه من أصول العربية - في آخر كلامه الذي مضى - وأراد الشعراء عليه، هو نفسه ما يتوجه إليه هجومه. قال: "كل السذي ذكره النحويون في إجازة ذلك والاحتجاج له جنس من التكلف. ولو صلح ذلك لصلح النصب موضع الخفض والمد موضع القصر، كما جاز عندهم القصر في الممدود. فإن قالوا: لا يجوز مد المقصسور

۱- المناحبي س ۲۲۱.

٢- نم الخطأ في الشعر ص ٢٩.

لأنه زيادة في البناء، قبل لا يجوز قصر الممدود لأنه نقص في البناء. ولا فرق (1). فإن ما لم يقم عليه فرق عنده قام عليه عند النحويين فرق كبير، وأثار بينهم مسائل كبرى من مسائل الخلاف.

فإن النظر إلى اعتبار الأصل في الصرورة أفضى بسبعض النحويين إلى القول بتخطئة الشعراء في بعض ما يأتون به فسي أشعارهم، لأنه لم يأت على أصل من أصول العربية، وهو غير الضرورة التي مردها إلى الأصل. فليس كل ما جاء في الشعر من ضروب المخالفة للاستعمال اللغوي مما يتخرج عند جميع النحويين على الصرورة.

فقد لُحُن الشاعر في قوله:

#### فسا كسان حصن ولا حسابس يفوقسان مسرداس قسي مجمسع

فترك صرف مرداس، وهو منصرف. قالوا: "وهذا قبيح، لا يجوز ولا يقاس عليه لأنه لحن"<sup>(٢)</sup>. والسبب في أن ترك صرف ما ينصرف غير جائز أنه "يخرج الشيء عن أصله"<sup>(٣)</sup>.

وعلى هذا النحو أيضنا جرى ابن جني في تلحين قول الشاعر:

#### يسا مرحباه بعسار عفسراغ

فقال: "هو شاذ ضعيف عند أصحابنا لا يثبتونه في الرواية، ولا يحفظونه في القياس، من جهة أنه لا يخلو من أن تجري الكلمة على حد الوقف أو على حد الوصل. فإن أجراها على حد الوصل، فسبيله أن يحذف الهاء وصلاً لاستغنائه عنها في الوصل بما يتبسع الألف. وإن كان على حد الوقف، فقد خالف ذلك بإثباته إياها

١- المصدر السابق ص٢١.

٢- الموشع للمرزباني ص ١٤٤، القاهرة ١٩٦٥.

٣- نفس المصدر السابق.

متحركة، بالكسر كانت أو بالضم، وهي في الوقف بسلا خسلاف ساكنة. ولا يعلم هنا منزلة بين الوصل والوقف يرجع إليها وتجري هذه الكلمة عليها. فلهذا كان إثبات الهاء متحركة خطأ عندنا"(١).

فهذا الموقف لا يفسره إلا ما قدمناه من مقولة الأصل التسي وجهت البحث النحوي في الاتجاهات التي مضى عليها وانتهت أفق البحث فيه إليها، وهي الفكرة التي أملت أيضنا موقف بعض النحويين من كثير من الروايات وإقدامه على روايتها على نحسو مختلف تصح فيه على الأصول النحوية. وقد مضى بيان ذلك (٢).

وبهذا يظهر الفرق بين الضرورة الشعرية وبين ما سماه ابسن فارس غلطًا. فإن النحويين لم يحيلوا على الضرورة فسي كسل مسا تناولوه من ضروب الخروج على أوجسه الاستعمالات اللغويسة، فأخرجوا بعض الكلام على أنه من باب أغلاط العرب، وإن وقع في الشعر. فوجوده في الشعر لا يسوى بينه وبين الضرورة الشعرية.

وقد عقد لبن جني لذلك بابًا من كتابه الخصائص. ونقل عن أبى على الفارسي أنه قال: "إنما دخل هذا النحو في كلامهم لأنهم ليست لهم أصول يراجعونها ولا قوانين يعتصمون بها. وإنما تهجم بهم طباعهم على ما ينطقون به. فربما استهواهم الشيء فراغوا به عن القصد" ".

فظاهر بذلك الحدود التي يقوم عليها الفرق بسين الضرورة الشعرية والخلط، وهو ما أشار إليه أبو على الفارسسي بالأصول والقوانين. فلا محل إذًا للخلط بين الضرورة الشعرية والغلط على ما قام في تصور ابن فارس.

وقد ترتب على اعتبار فكرة الأصل هذه مسائل كبرى في تاريخ

١- خزانة الأنب ٩٢/٤ وضرائر الشعر لابن عصفور ص ٥٢.

۲- راجع ص ۱۸ - ۷۰.

٣- الخصائص، ٢٧٣/٣.

الخلاف بين النحويين. ومنها ترك صرف ما ينصرف من الأسماء في ضرورة الشعر<sup>(۱)</sup>.

فقد ذهب البصريون إلى عدم جوازه، وذهب الكوفيون إلى أنه جائز، واحتجوا بكثرة الشواهد الشعرية التي وردت في هذا الباب. ومنها قول حسان:

نصروا نبيهم وشدوا أزره بخفين يوم تواكس الأبطال فرفي فراك صرف حنين وهو منصرف، وقول الأخطل:

طلب الأزارق بالكتائب إذ هـوت بشبيب غائلـة النفـور غـدور فنرك صرف شبيب، وهو منصرف، وقول الفرزدق:

إذا قال غلو من تنسوخ قصسيدة بها جرب عسن علسيَ بزويسرا فنرك صرف زوبر، وهو منصرف. وقول الآخر:

فلوفضنَ عنها وهي ترغو حشائسة 💎 بذي تفسها والسيف عريانُ أحمرُ

فترك صرف عريان، وهو منصرف، لأن مؤنث عريانة لا عُرْيَي، وقول العباس بن مرداس:

وقائلة ما بال يوسير بعدنا صحاقليه عن آل ليلى وعن هند فلم فلم يصرف "دوسر" وهو منصرف، وقول الآخر:

وممن ولثوا عامرٌ ثو الطولِ وفو العسرضِ

فترك صرف عامر وهو ينصرف.. إلى غير ذلك من الشواهد، وهو كثير.

١- انظر المسألة (٧٠) من مسائل الخلاف لابن الأنباري.

وقد رد البصريون على الكوفيين رواياتهم للأبيات على نحــو يبطل به وجه الخلاف، فادعوا أن الرواية في بعض الأبيات:

#### وقاتلية ميا للقريعيي بعبيدنا

وفي يعضها:

#### يفوقسان شسيخي فسي مجمسع... السيخ

وهو ما لاحظناه من قبل على سلوك أبي العباس المبرد.

على أن هذا الخلاف إنما يتوجه عن اعتبار الأصل الدي قامست عليه فلسفة الضرورة. فقد لحتج البصريون لعدم جواز ترك صسرف ما ينصرف بأن الأصل في الأسماء الصرف، فلو جاز ترك صسرف ما ينصرف لأدى ذلك إلى رده عن الأصل إلى غير أصل(١).

واحتجاج الكوفيين أنفسهم على جواز تسرك الصسرف فيما ينصرف معتبر فيه أيضًا وجه من وجوه القياس غير الذي عول عليه البصريون. فقد استدلوا على أنه غير جائز من جهة القياس، بأنه إذا جاز حذف الواو المتحركة للضرورة من نحو قوله:

فييناهُ يَشْرِي رَخْلُه قَسَالُ قَاسَلُ لَلَّهُ لَمِنْ جَمَلٌ رِخْسُو المسلاطِ نجيبُ

فلأن يجوز حنف التتوين للضرورة كان نلك من طريق الأولمي<sup>(٢)</sup>.

ومن أبواب الخلاف كذلك مد المقصور. وفيه الجدل الذى مضى في باب ترك صرف ما ينصرف<sup>(٢)</sup>. فقد ذهب الكوفيون إلى جــوازه في الشعر لوروده عن العرب في أشعارهم. ومنه قول الشاعر:

١- انظر، الإنصاف ٢٩٦ - ٢٩٧، القاهرة، ١٩٤٥.

٣- انظر، الإنصاف ص ٢٩٠، ٢٩١.

٣- انظر، المسألة (١٠٩) من مسائل الخلاف.

قسد عَلِمَسِتُ أَمُّ أَبِسِي السُسَغُلاءِ وعَلَمَستُ ذَاكَ مِسِعِ الجِسَرَاءِ أَنْ تَعَمَّ مِسَأَكُولًا عَلِسِي الصَّيَوَاءَ ﴿ يَا لَكَ مِنْ تَمُسْرٍ وَمِسْنَ شَيْسُسَاءَ ينشيب في العسيعل والكهاء

فمد السعلي والخوى واللهي، وهي مقصورة. وقول الآخر: إنما الفقر والغنّاءُ من الله فهذا يُعطَّى وهــذا يُحــدُ

فالغنى مقصور، وقد مده الشاعر للضرورة. ومثله قوله:

سسيُفنيني الدني أغنساك عنسي فللافقسرُ يسدوم ولا غنساء

وذهب البصريون إلى منع ذلك، لأنهم ذهبوا إلى أن المقصدور هو الأصل. ولا يجوز الخروج عن الأصل في الضدرورة. ولمو جاز مد المقصور لأدى ذلك إلى رده عن الأصل إلى غير أصل.

على أن الكوفيين قد اعتبروا في مد المقصور وجهًا من القياس. والوجه في ذلك عندهم أنه من باب إشباع الحركات في الضرورة. فالضمة والكسرة والفتحة ينشأ عن إشباعها الواو والياء والألف، كما قال الشاعر:

لا عهد السمال بنيض ال المحمد المح

اقصول إذ خسرت عسى الكلك الي يريد الكلكل. فجاز للشاعر أن يشبع الفتحة قبل الألف المقصورة، فتتشأ عنها الألف فيلتحق بالممدود(١).

ويتصل بهذا الخلاف ما ذهب إليه الكوفيون من أن "أفعل منسك" لا يجوز صرفه في ضرورة الشعر. وذهب البصريون إلى جوازه(٢).

والحجاج في هذه المسألة عقلي صسرف قسائم على اعتبسار الأصول النحوية وحدها، ولا يظهر فيه شاهد شعري واحد. فقد احتج الكوفيون لذلك بقوة اتصال "من" به. فكان لذلك في المذكر والمؤنث والتثنية والجمع، على لفظ واحد. وقال بعضهم لأن "من" تقوم مقام الإضافة، ولا يجوز الجمع بين التنوين والإضافة").

واحتج البصريون بأن الأصل في الأسماء كلها الصرف، فاذا اضطر الشاعر ردها إلى الأصل، و"أفعل منك" اسم فيجوز رده إلى أصله من الصرف للضرورة. واحتجوا على الكوفيين بانهم يجيزون في الضرورة ترك صرف ما أصله الصرف، وهو عدول عن الأصل إلى غير أصل. قالوا فكيف لا يجوز صرف ما أصله الصرف، وهو رجوع عن غير أصل إلى أصل!).

على أن فلسفة الخلاف في كل هذه المسائل من الخلاف واحدة. ويظهر إجماعهم على أنه لا يجوز في الضرورة الخسروج على الأصل. فالبصريون، وإن كانوا قد اعتمدوا على فكرة الأصل، فإن الكوفيين لم ينفكوا هم كذلك عن هذه الفكرة، ولا يتوجه هجوم أي من الفريقين إليها. بل تظل الفكرة - رغم الخلاف - محافظًا عليها عند أصحاب الخلاف.

ومن المسائل المتصلة بهذه الباب - أعني الركون إلى فكرة الأصل - ما ظهر من تصنيف للضرورات إلى حسنة وقبيصة.

١- انظر، الإنصاف ص ٤٤٦.

٣- انظر، المسألة (٦٩) من مسائل الخلاف.

٣- انظر، الإنصاف ص ص ٢٨٦، ٢٨٧.

٤- انظر، المصدر السابق ص ٢٨٨.

فتأنيث المذكر مثلا يعد من قبيح الضرورة، وليس كــذلك تــذكير المؤنث. لأن التذكير هو الأصل. ففي تأنيث المذكر خروج عــن الأصل، وفي تذكير المؤنث عود إليه (١).

وقد عبر ابن السراج عن هذا المعنى بوضوح، فقال: "اعلم أن أحسن ذلك ما رد فيه الكلم إلى أصله" (٢).

هذا التقسيم إذًا معتبر فيه فكرة الأصل. ولكن هذه الفكرة قد اضطربت في الدراسات النحوية المتأخرة، لأن مسائل النحو في هذه الدراسات انتهت إلى كونها تراثًا متراكمًا تتلقفه كتب النحو جيلًا بعد جيل، غير مراعي فيه في غالب الأحيان الفلسفة النحوية التي توجهت عنها هذه المسائل.

لقد توجهت مسألة التحسين والتقبيح في الضرورة الشعرية عند المتأخرين عن اعتبارات لا تلزم معها فكرة الأصل. ويظهر هذا من كلام السيوطي في المسألة. قال: "الضرورة الحسنة ما لا ينصرف، وقصر يستهجن ولا تستوحش منه النفس، كصرف ما لا ينصرف، وقصر الجمع الممدود، ومد الجمع المقصور. وأسهل الضرورات تسكين عين فعلة في الجمع بالألف والتاء، حيث يجب الإتباع، كقوله:

### فتسستريح السنفس مسن زفراتهسا

والضرورة المستقبحة ما تستوحش منه السنفس، كالأسماء المعدولة (كذا) وما أدى إلى النباس جمع بجمع، كرد مطاعم إلى مطاعيم أو عكسه، فإنه يؤدي إلى النباس مطعم بمطعام"(").

وقد أورد عن بعض المتأخرين، وهو حازم في منهاج البلغساء قوله: "وأشد ما تستوحشه النفس تنوين "أفعل من". قسال: وأقسبح

١- انظر، سر صناعة الإعراب ١٣/١، والخصائص ١٥١٥.

٣- الأصبول في النحو ٣/٤٣٥.

٣- الاقتراح، للسيوطي ص ١١، ط حلب.

ضررًا الزيادة المؤدية لما ليس أصلاً في كلامهم، كقوله:

#### من حيث ما سملكوا أنسو فأنظور

أي أنظر... إلخ"(١).

فهذا التصنيف للضرورة ابتعد عن فكرة الأصل التي دارت عليها أبحاث المتقدمين. وهذا ظاهر من اختلط الأمثلة التي أوردها السيوطي. فقد جعل قصر الجمع الممدود في درجة واحدة مع مد الجمع المقصور. وهو بذلك يهمل الخلاف الواسع الذي قام في هذه المسألة على أساس فكرة الأصل.

وبعد فقد انبثقت فكرة الأصل التي انبنت عليها فلسفة الضرورة الشعرية عند النحويين عن كلام سيبويه في هذا الباب. وبيان ذلك أنه قال في باب ما يحتمل الشعر: "وقد يبلغون بالمعتل الأصل، فيقولون رادد في راد، وضننوا في ضنوا، ومررتم بجواري قبل، قال قعنب بن أم صاحب:

مهلاً اعادُل قد جربت من خلقسي أتي أجود الأقوام وإن ضسنتوا(٢)

وقد عاود سيبويه هذا القول في مواضع أخرى. فقال: "إذا اضطروا في الشعر، أجروه على الأصل، كما قال الشاعر:

أبيت على معاري واضحات بهست مكسوّب كسدم العبساطِ وقال الفرزدق:

قلق كان عبدالله مسولي هجوتسه ولكسن عبسدالله مسولي مواليسا

لمًا اضطروا إلى ذلك، أي موضع لا بد لهم فيه من الحركسة،

١- المصدر السابق، ص١١ ط حلب.

۲- الکتاب ۱۰/۱ – ۱۱.

أخرجوه على الأصل<sup>(1)</sup>.

وكذلك جعل منه قول الشاعر:

السم يأتيك والأنباء تنعسي بما لاقت لبون بنس زياد فجعله حين اضطر مجزومًا من الأصل. وقال الكميت:

خريسع توادي قسس معسب تسازر طسورًا وترفس الإزارا اضطر فأخرجه كما قال ضنّنوا(٢).

ومن ذلك قول سيبويه أيضنا في موضع آخر: "اعلم أن الشعراء إذا اضطروا إلى ما يجتمع أهل الحجاز وغيرهم علمي إدغامه، أجروه على الأصل.. وهذا النحو في الشعر كثير "(").

فكأنما نص سيبويه بمثل هذا القول على أن الشماعر يرجمع إلمى الأصل في الضرورة، وعلى هذا يتحصل كلام النحويين في هذا الباب.

ولكن توجيه كلام سيبويه ينبغي أن يكون في سياق فكره العام. فإن ذلك لا يتوجه عنده على ما توجه عليه عند النحاة.

فالأصل الذي أشار إليه سيبويه إنما هو مستوى مسن التعبيسر تجري فيه جميع أمثلة الصيغة مجرى واحدًا. وكذلك القسول فسي المعتل. فهو أيضنًا مستوى من التعبير تجري فيه أمثلته على نحسو واحد. والعلاقة بين المعتل والأصل حيننذ، هي علاقة بين مستويين من التعبير.

فليس القول في (ضنن) أنه أعاد إليها لحاجة الوزن الشمري الحركة التي كانت فيها قبل الإدغام، على ما جرى عليمه البحث

١- المصدر السابق ٨/٢ه، ٥٩.

٧- الكتاب ٢/٥٩، ٢٠.

٣- المصندر السابق ٢/١٦١.

النحوي. بل أجرى (ضنن) مجرى لعب ورحم وعمل، وما إليها مما يجري هذا المجرى من التعبير. ومن ثم عادت إليها الحركة المحذوفة. ولو لم يكن لصيغة (فعل) في العربية أمثلة حاصلة في اللغة، لما صح تصور بلوغ المعتل الأصل في هذا المثال.

ويمكن أن نمثل للعلاقة بين المعتل والأصل، وذلك بمثال آخر، على هذا النحو:

> رادد → راد → رادد جالس دَاهب

ناطق... إلخ

ومن هذا التمثيل يظهر أن بلوغ المعتل الأصل قد انبعث عسن نسط جديد في اللفظ توجه عن انجذابه لمستوى آخر من التعبيسر معتبر فيه جالس وذاهب وناطق وما إليها. ومثل هذا يقال في سائر الأمثلة. فهي حركة إلى الأمام وليس رجوعا إلى أصل مهجور. هي حركة تمخض عنها موافقة ما كان أصلاً.

ويظهر الفرق بين سيبويه والتحويين فيما لا يقول فيه سيبويه بالأصل صراحة بل يجري فيه على ما اعتاده من القول بالجراء شيء مجرى شيء. قال في قول العرب عسى الغوير أبؤسا: "هذا مثل من أمثال العرب أجروا فيه عسى مجرى كان"(١). أما كلم التحويين في هذه المسألة فيظهر فيه اعتبار الأصل المرفوض، وهو الذي عاوده الشاعر(٢): "قولك: عسى زيد قائما أو قياما، هذا هو القياس، غير أن السماع ورد بحظره والاقتصار على تسرك استعمال الاسم هاهنا، وذلك قولهم: عسى زيد أن يقوم".

١- الكتاب ١/٨٧٤.

٢- انظر، الخصائص ١/٩٨.

ومن المسائل التي يظهر فيها الفرق بين سيبويه وغيره مسن النحويين مسألة صرف ما لا ينصرف. فقد قال سيبويه: "يجوز في الشعر ما لا يجوز في الكلام من صرف ما لا ينصرف، يشبهونه من الأسماء، لأنها أسماء كما أنها أسماء "(). وقال المبرد: "كل شيء لا ينصرف قصرفه في الشعر جائز، لأن أصله كان الصرف فلما احتيج إليه رد إلى أصله"().

ويظهر هذا الفرق أيضًا من النظر في قول سيبويه: "الشاعر إذا اضطر أضمر في الكاف، فيجرونها على القياس. قال الشاعر:

### وأم أوعــــال كُهُـــا أو أقريـــا

وقال العجاج:

فلاترى بعلا ولا حلالا كنة ولا تُهَانُ إلا حساظلا

شبهوه بقوله لَهُ ولَهُن (٢٠). فهذا الرجوع للى القياس أساسه كما يظهر من كلام سيبويه التشبيه بما تجري الكاف مجراه من حروف الجر.

فظهر في كلام سيبويه الاعتداد بالعلاقة بين مستويين من التعبيسر أكثر من اعتداده بفكرة الأصل التي بناها النحويون على كلامه.

ويترتب عن مراجعة النظر في فكر سيبويه مراجعة النظر في المسائل التي رنبها النحويون على اعتبار فكرة الأصل. وكثير من قضايا الخلاف يمكن ترتيبها على كلام سيبويه من غير الوجه الذي رتبها النحويون عليه.

ولبيان ذلك أسوق شاهدًا من قول الشاعر:

١- الكتاب ١/٨.

٢- الكامل ١٥٠/١.

٣- المصدر السابق ٢٩٢/١.

فترك صرف عريان. وقد قال النحويون إنه لا ينصرف لأن مؤنثه عريانة – والبصريون – على ما تقدم الخلاف – على أن ذلك غير جائز لأنه رجوع عن أصل إلى غير أصل.

ولكن يمكن النظر إلى فكر سيبويه من خلال هذا المثال. ففيه يتعلق ما ينصرف بما لا ينصرف، أعنى أنه تتمكن العلاقة بين ما ينصرف في عريان وما لا ينصرف فيما يشبهه من ظمان ومسا يجري مجراه من هذا الباب. وقد تفطن إلى ذلك المعري، فقال عند قول البحترى:

# فسي عسارض غريسانَ لسم يَتُسسأزُر

"ترك صرف عريان للضرورة، وكأنه يشبهه بما لا ينصرف، نحو جَرْبان وبابه (۱).

وحينئذ يعود القول في هذه القضية إلى اعتبار العلاقسة بين مستويين من التعبير. فلا يسوغ حينئذ اعتبار الزيادة أو النقصان الناشئين في الكلمة من الصرف أو عدمه أساسًا للخلف، وهو الأساس الذي قام عن اعتبار الوزن الشعري وحده. فهذا القول يفضي إلى أن الوزن الشعري هو الذي اضطر الشاعر إلى حذف التنوين. والأمر على غير ذلك. إنما ترامي اللفظ إلى مجال مختلف عن المجال الذي كان منتميًا إليه.

### ب- الضرورة الشعرية عند ابن جني:

يظهر في تاريخ النحو من أكبر مفكري القرن الرابع الهجـــري أبو على الفارسي وتلميذه ابن جني. وقد ينوب ابن جني عن أبـــي

۱- عبث الوليد ۱۱۷.

علي الفارسي في بيان فكره. فقد دار عقله على منوال عقل أستاذه الفارسي الذي صحبه نحوًا من أربعين سنة (١). وهما مسألتان فيهما عموم القول على فكر ابن جني: أنه فهم كلام سيبويه في الضرورة الشعرية فهمًا مختلفًا، وأنه دار اتجاهه الفكري في البحث النحسوي عموما على فهمه للضرورة الشعرية أو دار فهمه للضرورة الشعرية على اتجاهه الفكري، فلا اختلاف.

أما أنه فهم سيبويه فهما مختلفاً، فهذا ظاهر في أنه وجه كسلام سيبويه توجيها غير الذي أراده سيبويه. على أن فكر سيبويه كان قد تهيأ المضي في طريق مختلف قبل أن يستلمه ابن جني، منذ التجه النحويون إلى القياس العقلي وبناء مسائل النحو عليه، ففي كل مسألة توجه من القياس يؤدي إليها(٢). وعلى هذا المعنى اتجه في عقل ابن جني قول سيبويه: وليس شيء يضطرون إليه إلا وهم يحاولون به وجها.

فهو يفهم "الوجه" في كلام سيبويه على أنه ما يؤدي إليه النظر العقلي من معنى لا اعتبار فيه للظاهرة اللغوية نفسها. يقول، بعد أن ساق قول سيبويه الذي سبق: "هذا أصل يدعو إلى البحث عن علل ما استكرهوا عليه.. ويأخذ بيدك إلى ما وراء ذلك"(").

فيظهر من هذا النص ما ادعيناه عليه من اختلاف فهمه لسيبويه وتوسعه في صرف الوجه من كلامه في الضرورة إلى مسا وراء ذلك من مسائل النحو.

وقد ساق ابن جني عبارة سيبويه في أكثر من موضع (<sup>4)</sup>. وفي كل ذلك تظهر هذه الدعوى.

١- انظر، مقدمة سر صناعة الإعراب للمحققين.

٣- انظر، الجزء السابق من هذا الفصل.

٣- الفسائص ١/٥٤، ٥٤.

٤- انظر مثلا، الغمنائص ٢١٤/١، ٢٩٥/٢.

وقد أفرد ابن جني لذكر هذه العلل بابًا من كتابه الخصصائص، وهو الباب الذي سماه "باب ذكر علل العربيسة أكلاميسة هي أم فقهية" (١). يذهب فيه إلى أن علل النحويين هي أقرب إلى على المتكلمين منها إلى علل المتفقهين. وهو يعني بذلك أن النظر العقلي يمكن أن يجلي وجوه الحكمة في المسائل النحوية، على ما عليسه علم الكلام وأساسه العلة والبرهان. وليس كذلك حديث علل الفقه، إذ لا يستطيع النظر العقلي أن يفضي فيها إلى علل تتجاوز أمر الواضع الأول للشريعة. ووجوه الحكمة فيها خفية عنا، فلا تعرف مثلاً علة جعل الصلوات في اليوم والليلة خمسًا دون غيرها مسن العدد. ومن ثم كان اختلاف علل النحو عن علل الفقسه، "فكلسه أو غالبه تدرك علته وتظهر حكمته" (٢).

هذا هو المعنى الذي تمكن من عقل ابن جنسي، فأدار عليه نشاطه في بحث المسائل اللغوية، على خطة ألا يتناول مسألة من هذه المسائل إلا أن يردها إلى وجه من الحكمة تشتمل عليه. يقول: "ذلك أولى من أن ننقض الباب فيه ونعطي اليد عنوة به من غير نظر له ولا اشتمال من الصنعة عليه. ألا ترى إلى قوله: ولسيس شيء مما يضطرون إليه إلا وهم يحاولون به وجها. فإذا لم يخل مع الضرورة من وجه من القياس محاول، فهم لذلك مع الفسحة في حال السعة أولى بأن يحاولوه" (٦).

وقد عقد ابن جني تأليفه في الخصائص من أجل هذه الغابسة، فجعل موضع الغرض فيه "تقرير الأصول وإحكام معاقدها والتنبيه على شرف هذه اللغة وسداد مصادرها ومواردها"(1).

<sup>1-</sup> الخصائص ٤٨/١ وما بعدها،

٣- الإقتراع من ٤٧.

٣- الخصائص ٢/٢٩٥.

٤- المصدر السابق ٧٧/١.

وعلى هذا المعنى دارت فكرته عن الاشتقاق الأكبر. وهو، كما حده ابن جني، أن تأخذ أصلاً من الأصول الثلاثية فتعقد عليه وعلى تقاليبه السنة معنى واحدًا تجتمع التراكيب السنة وما يتصرف من كل واحد منها عليه، وإن تباعد شيء من ذلك عنسه، رد بلطف الصنعة والتأويل إليه، كما يفعل الاشتقاقيون ذلك في التركيب الواحد"(١).

وعليه أيضاً قامت فكرته في الباب الذي سماه باب في تلاقسي المعاني على اختلاف الأصول والمباني (٢). قال: "هذا فصل مسن العربية حسن كثير المنفعة قوي الدلالة على شرف هذه اللغة. وذلك أن تجد للمعنى الواحد أسماء كثيرة، فتبحث عن أصل كسل اسمم منها، فتجده مفضى المعنى إلى معنى صماحبه "(٢).

وهكذا أيضًا فكرته عن إمساس الألفاظ أشباه المعاني، كقسولهم خضم وقضم. قال: فالخضم لأكل الرطب كالبطيخ والقثاء وما كان نحوهما من المأكول الرطب. والقضم للصلب اليابس، نحو قضمت الدابة شعيرها ونحو ذلك (٤).

وقد عقد ابن جني للقراءات الشاذة تأليفًا مستقلاً، مضى فيه على نفس طريقته في التفكير، فجعل "الغرض منه إيانة ما لطفت صنعته وأغربت طريقته"(٥). وهو يجري في هذا الكتاب على نحو واحد من التفكير يحاول فيه دائمًا أن يوجد للقراءات الشاذة التي يتناولها وجهًا من القياس وحظًا من الصنعة النحوية.

١- الخصائص ١٣٤/٢.

٧- انظر، المصدر السابق ١١٣/٢ وما بعدها.

٣- المصدر السابق ١١٢/٢.

٤- انظر، المصدر البابق ١٥٢/٢ وما يعدها.

٥- المحتسب، لابن جنى ١/٣٥، تعقيق على النجدي ناصف وآخرين.

فمثال ذلك ما ذكره في قسراءة ﴿ أَفَحُكُم ٱلْجَنهِلِيَّةِ يَبْغُونَ ﴾ (١) برفع الميم. قال: "إن له وجهًا من القياس وهو تشبيه عائد الخبر بعائد الحال أو الصفة. وهو إلى الحال أقرب لأنها ضرب من الخبر. فالصفة كقولهم: الناس رجلان رجل أكرمت ورجل أهنت، أي أكرمته وأهنته. والحال كقولهم: مررت بهند يضرب زيد، أي يضربها زيد (١).

وعلى هذا النحو طريقته في التفكير. فهو لا يترك الصسنعة النحوية لشيء. بل قد يتناول المسألة من مسائل النحو فيركب فيها غاية الشطط حتى يبدي فيها وجها من الصنعة وطريقا من القياس. ومن ذلك مذهبه في قول الشاعر:

# أنسوم لسم يُقْسدَرَ أم يسوم قُسدِر

بفتح الراء من الفعل المضارع المجزوم. فقد رفض القدول بحذف نون التوكيد فيه للضرورة، لأن ذلك في رأيه مخالف للقياس. إذ التأكيد من أماكن الإسهاب والإطناب، والحدف من مواضع الإيجاز والاختصار. ولذلك ذهب في توجيهه إلى أن أصله بسكون الراء للجزم، ثم نقلت حركة الهمز إلى الراء فقلبت ألفًا بسكونها وانفتاح ما قبلها، فالنقى ساكنان، فتحرك الألف لالتقائهما، فتنقلب همزة. الخ(٢).

فهذه هي الدائرة التي يدور فيها فكر ابن جني. وظاهر فيها اعتداده بالقياس. والقياس عنده تعليلي جدلي قائم على المنطق العقلي وحده، وقلما يعتد فيه بالظاهرة اللغوية نفسها. فقياس المعنى – عنده – أقوى من قياس اللفظ وأوسع (<sup>1)</sup>. والألفاظ خادمة للمعاني

١- سورة المائدة، الآية ٥٠.

Y- المعتسب، ١/١١٢.

٣- انظر، سر صناعة الإعراب ٥٥/١ وما بعدها.

٤- انظر، الخصائص ١٠٩/١.

وتتویه بها وتشریف منها<sup>(۱)</sup>.

على أنه تظهر في فكر ابن جني أطراف متناقضة من القول في الضرورة الشعرية. ففيه اعتبار البوزن الشيعري والاضبطرار المفضي إلى الضرورة، وفيه كذلك اعتبار الوجه الذي أومأ إليه سيبويه في باب الضرورة الشعرية، على ما قام في عقل ابن جني ومضى بيانه. فهما قولان متدافعان: اعتبار الوزن الشعري يفضي إلى القول بقصور الشاعر وضعف لغته. واعتبار الوجه فيها يؤدي إلى القول بحكمة الشاعر وأخذه بناصية اللغة.

وقد ظهر هذان المعنيان معًا في كلام له شبه فيه الشاعر بالفارس الذي يمتطي جولاً جامحًا بغير لجام، أو الذي يسلك إلى الحسرب طريقًا غير مأمون. فالشاعر في ذلك كأنه يستشرف آفاقا لم يردها أحد سواه. وفي ذلك سمو الشاعر وتغطرفه. ولكن تبقى مَعَ ذلسكَ فكرة الضرر التي لازمت الضرورة، ولم تنقك عنها الدراسات النحوية.

وهذا هو قول ابن جني في هذا المعنى: "متى رأيت الشاعر قد ارتكب مثل هذه الضرورات على قبحها وانخراق الأصسول بها، فاعلم أن ذلك على ما جشمه منه، وإن دل من وجه على جسوره وتعسفه، فإنه من وجه آخر مؤذن بصياله وتخمطه، وليس بقاطع دليل على ضعف لغته ولا قصوره عن اختيار الوجه الناطق بفصاحته. بل مثله في ذلك عندي مثل مجرى الجموح بلا لجام ووارد الحرب الضروس حاسرًا من غير احتشام. فهو وإن كان ملومًا في عنفه وتهالكه، فإنه مشهود له بشجاعته وفيض منته: ألا تراه لا يجهل أن لو تكفر في سلاحه، أو اعتصم بلجام جواده، لكان أقرب إلى النجاة وأبعد عن الملحاة. ولكنه جشم ما جشمه على علمه بما يعقب اقتحام مثله، إدلالاً بقوة طبعه ودلالة على شهامة نفسه (۲).

١- انظر، المصدر السابق ٢١٧/١.

٢- الخصائص ٢/٢٩٢.

وهذا المعنى الذي أوماً إليه ابن جني كان من شأنه أن يجسري البحث في الضرورة الشعرية مجرى مختلفًا، لولا أن جاء في سياق سيطرت على النحو فيه مقولة القياس التي مبناها على الحجرج المعقلية، فأدارت فيه البحث في دائرة لا يتخطاها.

ويظهر تشتت ابن جني دائمًا بين هذين المعنيين. فاعتبار الوزن الشعري يجعله يحيل على الضرورة فيما لا يستطيع أن يجد لمه وجها من القياس، كما يظهر من قوله في قول الشاعر:

# لسه زجسل كأنَّسة صسوت حساد الذا طلسب الوسسيقة أو زميسرُ

قال: "يجب عندي وينبغي ألا يكون لغة لضعفه في القياس. ووجه ضعفه أنه ليس على مذهب الوصل ولا مذهب الوقف. أما الوصل فيوجب إثبات واوه كلقيتهو أمس. وأما الوقف فيوجب الإسكان كلقيتة وكلمتة. فيجب أن يكون ذلك ضرورة للوزن لا لغة"(١).

فهذا يظهر منه أن الضرورة الشعرية من أسباب الوزن الشعري الذي يضطر الشاعر إلى مخالفة القياس.

ولكن ابن جني لا يذهب إلى أن الضرورة ما ليس للشاعر عنه مندوحة. فهو لا ينكر أنهم قد يدخلون تحت الضرورة مع قدرتهم على تركها<sup>(۲)</sup>. ولكنه فسر ذلك بأنهم إنما يعدونها في مثل هذه المواضع لوقت الحاجة إليها<sup>(۲)</sup>.

وهذا بعينه ما يفضي إلى التناقض، لأن اعتبار الوزن الشعري في الضرورة يفضي إلى القول بالاضطرار. والقول بالسعة يناقض القول بالاضطرار. قال: "إن العرب قد تلزم الضرورة في الشعر في حال السعة أنسًا بها واعتيادًا لها وإعدادًا لذلك عند وقت الحاجة

١- المصدر السابق ١/٢٧١.

٢- انظر، الخمسائص ٦١/٣.

٣- نفس المصدر السابق.

إليها. ألا ترى إلى قوله:

## قد أصبحت أم الخيار تدعى على ننبا كلُّه له اصنع

فرفع للضرورة، ولو نصب لما كسر الوزن. وله نظائر "('). فظهر في كلامه الضرورة والسعة معًا. وهما معنيان متدافعان ما لم تُبعد فكرة الوزن عن باب البحث في الضرورة.

ورجع القول من هذا كله ما قدمناه من أن ابن جني قد أدار فكر سيبويه في الضرورة الشعرية في دائرة مختلفة، وفي هذه الدائرة انتهى نشاطه العقلى وتناوله للمباحث اللغوية جميعًا.

١- المصدر السابق ٢٠٣/٣ - ٢٠٤.

# الفَطَيِّلُ الْبُرَّانِيْعُ

### مبحث تحليلي

من المسائل التي تعرضت لبحث علماء العربية، ولها اتصال بقضية الضرورة الشعرية، ما جاء في قوله تعالى: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ عَجَنَّتَانِ ﴾ (أ). فقد ذهب الفراء من أثمة الكوفيين في الآية مذهبًا ساوى فيه بين القرآن والشعر من هذه الجهة، فقال: "ذكر المفسرون أنهما بستانان من بسانين الجنة. وقد يكون في العربية جنة تثنيها العرب في أشعارها. أنشدني بعضهم:

و مَهْمَهِ نَيْنِ قُدُنَىٰنِ مَدْرَنَيْنِ قَطَعُتُ مَهِ سِالاَمُ لا بالسمتَنِينِ يَوْدِد مهمها وسمتًا واحدًا. وأنشدني آخر:

وذلك أن الشعر له قواف يقيمها الزيادة والنقصان، فيحتمل ما لا يحتمله الكلام"(٢).

ويتصل بالآية القرآنية قول لبيد:

تعسن بنسي أم البنسين الأربعَـةُ المطعمسون الجننسة المُدَعَدَعَـةُ

١- سورة الرحمن، آية ٤٦.

٣- معاني القرآن ٢/١١٨.

قيل هم خمسة فجعلهم للقافية أربعة (١). وقيل لوزن الشعر (١). وذهب إلى مثل ذلك السيد المرتضى في أماليه، فقال: قال لبيد أربعة لأن الشعر لم يمكنه من ذلك (١).

وقد رد صاحب خزانة الأدب هذا الرأي، فقال: "قـول السيد المرتضي إن لبيدًا إنما قال أربعة وهم خمسة لمضرورة الشعر، هذا قول الفراء، وهو قول فارغ. والصواب كما قال ابن عصفور في الضرائر "(<sup>1)</sup>.

أما ابن عصفور فقال: "لم يقل الأربعة، وهم خمسة، على جهسة الغلط. وإنما قال ذلك لأن أباه كان مات، وبقى أعمامه وهم أربعة "(°).

وابن عصفور مسبوق في هذا القول بالسهيلي، وقد شدد السهيلي في الرد على من قال بالضرورة في بيت لبيسد لاتصاله بالتنية في الآية القرآنية، إذ لا فرق في الحقيقة بين القولين. قال في الروض الأنف: "إنما قال الأربعة وهم خمسة لأن أباه ربيعة قد كان مات قبل ذلك، لا كما قال بعض الناس، وهو قول يعزي إلى الفراء، أنه قال: إنما قال أربعة ولم يقل خمسة من أجل القسوافي، فيقال له: لا يجوز للشاعر أن يلحن لإقامة وزر الشعر، فكيف بأن فيقال له: لا يجوز للشاعر أن يلحن لإقامة وزر الشعر، فكيف بأن فاسد تأوله في قوله سسيحانه: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِهِ جَنّتَانٍ ﴾. فاسد تأوله في قوله سسيحانه: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِهِ جَنّتَانٍ ﴾. وقال أراد جنة واحدة وجاء بلفظ التثنيسة لنتفق رؤوس الآي أو وقال أراد جنة واحدة وجاء بلفظ التثنيسة لنتفق رؤوس الآي أو العلم وفهم القرآن، وأقل هيبة قائله من أن يتبوأ مقعده من النار "(١).

١- تأويل مشكل القرآن لابن قتيبة ص١٥٤.

٧- مجمع الأمثال للميداني ٢/١٠٥.

٣- أمالي المرتضى ١٩٤/١.

٤- خزانة الأنب ١٧٤/٤.

٥- الضرائر الشعرية، ورقة ٣٢١.

٦- الروض الآنف ٢/١٧٥.

وقد أثارت الآية بين العلماء اضطرابًا شديدًا لخروجها على نمط التعبير الذي دأب عليه القرآن من استعمال الجنة بغير لفظ التثنية. ولذلك كان القول بالجنتين في سورة الرحمن مفاجأة لم يتهيأ لها الفكر الديني الذي استقر له في نظام التصور غير ذلك. فالقول بالجنتين يتعارض مع القول بالجنة الواحدة. ولا يتهيأ للفكر الديني أن يأتلف القولان إلا على نحو من التأويل يستوعب فيه أحدهما الآخر. ولذلك تباينت أقوال المفسرين تباينًا شديدًا. فقيل إن المراد بالجنتين جنة للخائف من الجن. وقيل بل جنة بالجنتين جنة للخائف من الطرفين: جنة لعقيدته وجنة لعمله. وقيل بل جنة لعمل الطاعات وثانية لترك المعاصي. وقيل جنة يثاب بها المؤمن على قدر ثوابه وجنة ثانية يتفضل بها الله عليه. وقيل جنة معجلة على قدر ثوابه وجنة ثانية يتفضل بها الله عليه. وقيل جنة معجلة في الدنيا بلذة المناجاة والتقوى والعمل الصالح وجنة مؤجلة هي الموعودة في الآخرة. وقيل جنة روحية وجنة جثمانية.. إلخ(١).

أما السهيلي فقد تأول الآية القرآنية تأولاً يخرج بها عن القول بالتثنية وإرادة معنى المفرد. فذهب إلى أن تسمية الجنة جنتين يقع في فصيح الكلام، إشعارًا بأن لها وجهين، وأنك إذا دخلتها ونظرت إليها يمينا وشمالاً رأيت من كلتا الناحيتين ما يمسلاً عينيك قرة وصدرك مسرة" قال: "وقد حمل بعض العلماء على هذا المعنى قوله سبحانه: (وَلَمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ، جَنَّتَان)(٢).

وهذه الآراء على كثرتها لا تفض إشكال الآية، فليس لها ما يضمنها من الأسس الفكرية. وهذا ظاهر في أن كل مفسر إنما يقول من عنده شيئا، فلم يعد قوله أن يكون رأيًا شخصيًا. ولذلك بقي الإشكال قابلاً ما لا حصر له من الاختلافات النسي لا تعول على أسس فكرية، فمرة بالتقابل بين العقيدة والعمل، ومرة بالتقابل بين الطاعة والمعصية، ومرة بالتقابل بين الروح والجسد، وهكذا.

١- انظر: سورة الرحمن للدكتور شوقي ضيف ص١١٢.

٢- الروض الأنف ١٢٦/١.

وعندي أنه لا يمكن فهم الآية منفصلة عن وجودها في السورة، فهي المحيط الذي نشأت فيه، ولا يتأتى عزلها عن هذا المحيط. فهي تحمل خصائص الانتماء السورة، وعزلها عنها يقصيها عن كل معنى يضفيه هذا الانتماء. فالنظر في "سورة الرحمن" يفضيي إلى القول بأن التثنية هي القوة التي تهيمن على كل مظاهر التعبير في السورة، ومنها هذه الآية. كما أنه لا يمكن فهم التثنية في السورة إلا متصلاً بتاريخ التثنية في اللغة العربية، إذ كان القرآن تعبيراً عربياً يحمل كل خصائص اللغة التي نزل بها.

التثنية في العربية قوة لا يختص ببيانها مظهر واحد من مظاهر التعبير كالألف والنون أو الياء والنون، وهو الأمر الذي رسخ في الدراسات العربية وأذهب إلى خلافه. لقد ظهر أن لواو العطف هي أيضنا في مجال السورة قيمة فكرية لا تختلف عسن قيمسة الألف والنون، أي أنهما يرتدان جميعًا إلى قوة تتسلط عليهما معسا وتتصرف بالتعبير على وجوه شتى.

 أَقْطَارِ ٱلسَّمَنوَّتِ وَٱلْأَرْضِ فَٱنفُذُوا ۚ لَا تَنفُذُونَ إِلَّا بِسُلْطَنِ ﴾ (آية ٣٣)، ﴿ يُرْسَلُ عَلَيْكُمَا شُوَاظُّ مِن نَّارٍ وَنُحَاسُّ فَلَا تَنتَصِرَانِ ﴾ (آيـــــة ٣٥)، ﴿ يُعْرَفُ ٱلْمُجْرِمُونَ بِسِيمَنهُمْ فَيُؤْخَذُ بِٱلنَّوَاصِى وَٱلْمَرْجَانُ ﴾ (آية ٥٨). وَٱلْأَقْدَام ﴾ (آية ٤١)، ﴿ كَأَنْهُنَّ ٱلْيَاقُوتُ وَٱلْمَرْجَانُ ﴾ (آية ٥٨).

واستقصاء هذه الأمثلة ضروري للتعرف على الروح العام الذي يسيطر على السورة، لأن البحث في العمل الأدبسي، فيمسا أرى، ينبغي أن يتلمس طريقه بواسطة البحث عن مظاهر التعبير الغالبة عليه والأنماط المتكررة فيه.

أما الألف والنون فهو النحو الغالب من التعبير عن المثنى في العربية، وهو النمط المطرد. ولذلك ذهب النحويون إلى أن وضع العطف موضع التثنية إنما هو من قبيل الضرورة الشعرية، ولا يقع في غير الشعر إلا لغرض التفخيم أو التعظيم، قال البغدادي: "أصل المثنى العطف بالواو، فلذلك يرجع إليه الشاعر في الضيرورة"(1). وقال ابن الشجري: "التثنية والجمع المستعملان بالحرف أصلهما المتثنية والجمع بالعطف، فقولك: جاء الرجلان ومررت بالزيدين أصله جاء الرجل والرجل ومررت بزيد وزيد. فحذفوا العاطف والمعطوف وأقاموا حرف التثنية مقامهما اختصاراً. وصح ذلك

وفكرة الأصل الذي يمتنع إلا في الشعر مردها إلى نمط خاص من الفكر النحوي الذي استقرت فيه فلسفة الضرورة الشعرية على أن الشاعر إنما يرجع إلى الأصل عند الضرورة، فكانت الضرورة بابًا يعول عليه النحويون في معرفة الأصل<sup>(٣)</sup>. قال ابن الشجرى:

١- خزانة الأنب ٣٤٠/٣.

۲- أمالي لبن الشجري ۱۰/۱.

٣- انظر الفصل الثالث من هذا البحث من ص ٦٧ - ٩٦.

"ويدلك على صحة ما ذكرته لك أنهم ربما رجعوا إلى الأصل في تثنية المتفقين وما فوق ذلك من العدد، فاستعملوا التكرير بالعاطف إما للضرورة وإما للتفخيم. فالضرورة كقول القائل: كأن بين فكها والفك، أراد أن يقول بين فكيها، فقاده تصمحيح الوزن والقافية إلى استعمال العطف. ومثله: ليث وليث في محل ضنك.. فإن استعملت هذا في السعة، فإنما تستعمله لتفخيم الشيء الذي تقصد تعظيمه (١).

ولكن العلاقة بين التثنية بالحرف والتثنية بالعطف في السورة لا ينجلي أمرها إلا بالنظر في التاريخ العام لهذه العلاقة بينهما في العربية. فإن استيعاب حقائق هذه العلاقة ضسروري، فيمسا أرى، للكشف عن أسرار السورة برمتها، وضمنها الآية التي طوت في باطنها عالم السورة، على ما سيأتي تحقيقه.

لقد جعل علماء العربية التثنية على ثلاثة أضرب: تثنية لفظية، وتثنية معنوية وردت بلفظ الجمع، وتثنية لفظية كان حقها التكرير بالعطف. قال ابن الشجري: "فالضرب الأول عليه معظم الكلم، كقولك في رجل رجلان وفي زيد زيدان"(١). وأما الضرب الثالث من ضروب التثنية، فهو ما سموه بالتغليب. قال: "وذلك أنهم أجروا المختلفين مجرى المتفقين بتغليب أحدهما على الآخر.. جاء ذلك مسموعًا في أسماء صالحة، كقولهم للأب والأم الأبوان، وللشمس والقمر القمران، ولأبي بكر وعمر العمران"(١).

وإنما كانت التثنية بالتغليب من حقها - في نظر علماء العربية - التكرير بالعطف، لأن التثنية بالحرف إنما تكون للمتماثلين في التسمية بلفظ واحد، فحذفوا العاطف والمعطوف وأقاموا حرف التثنية مقامهما اختصارًا. قال ابن الشجري: "فان اختلف المنظ

١- أمالي ابن الشجري ١٠/١ وما بعدها.

٢- أمالي ابن الشجري ١١/١.

٣- المصدر السابق ١٤/١.

الاسمين رجعوا إلى التكرير بالعاطف، كقولك: جاء الرجل والفرس ومررت بزيد وبكر، إذ كان ما فعلوه من الحسذف فسي المتفقسين يستحيل في المختلفين لاختلاف الذاتين في التسمية"(١).

ولكن تفكير علماء العربية لا يعكس تفكير أصحابها الذين نطقوا بها وتجلى الروح الثقافي لهم فيها. فللتثنية في العربية "ميكانزم" (١) خاص يظهر بتتبعه واستقصاء أمثلته فيها (١). ويظهر مسن هذا الاستقصاء أن العربية تنطوي على مبدأ فكري فيها يهيسئ لكسل اثنين، مختلفين أو متفقين، هذا الحق في الانضمام معاعلي أي نحو كان. وبيان ذلك أنهم قد يجمعون بالتثنية بين متفقين في التسمية بلفظ متفق معهما أو مختلف عنهما، وبين مختلفين في التسمية بلفظ متفق مع أحدهما أو مختلف عن كليهما.

ثم إنها تعطي كل مثنى هذا الحق لانفلاقه إلى متساظرين فسي اللفظ أو متماثلين. وفي العربية مثنيات كثيرة لم تباشر هذا الحق. ولكن اللغة قد هيأته لها. ومن أمثلة ذلك المثنى الذي لا واحد لسه من لفظه، والألفاظ التي جاءت على صورة المثنى ولم يسمع لها بصيغة الواحد. فمما جاء مثنى قولهم الملوان. قال ابن السكيت: الملوان: الليل والنهار، وأنشد:

ألا يسا ديسارَ الحَسىّ بالسبعان أمسل عليها بالبلي الملسوان

١- المصدر السابق ١٠/١.

٢- لم أثماً أن أستبدل بهذه اللفظة سواها من الألفاظ العربية لذلا يغيب المعنى الأساسي الذي قصدته منها، وهو التكامل والارتباط بين أجزاء النظام الواحد كالآلة التي يدفع بعض أجزائها إلى بعض بالحركة المتصلة.

٣- أفرد كثير من علماء العربية للمثنى أبوابًا وكتبًا ومنهم أبو الطيب اللغوي ولمه كتاب المثنى، وابن فضل الله المحبي وله جني الجنتين في تعييز نوعي المثنيين، وابسن السكيت في كتابه إصلاح المنطق والسيوطي في كتاب المزهر. وقد اعتمدنا علميهم جميعًا في المادة اللغوية المتعلقة بهذا الموضوع.

قال: وهما الجديدان، والأجدان، والعصران (١). وزاد أبو الطيسب: الفتيان والأهرمان والأحدثان والجذعان والقارحان والقرتان والكرتان. قال: ويقال لهما: الردفان والقرنان والصرعان والبردان والأبردان. وكل ذلك من باب الاثنين اللذين لا يفردان من لفظهما (٢).

ثم إن من طبيعة هذا "الميكانزم" اللغوي المثنى أنه يسمح بأكثر من نفسير له ولا يقيده بتفسير واحد. فقد قيل المراد بهذا كله غدوة وعشية ("). وقالوا الأسودان الحية والعقرب والأسودان التمر والماء والأسودان العينان (ئ). وقالوا: الأبيضان اللبن والماء أو الشحم واللبن أو الشحم والبياض. ومنه: اجتمع المرأة الأبيضان: الشحم والبياض، أو الخبز والماء، أو الحنطة والماء، أو الملح والخبر. وما رأيته مذ أبيضان: شهران أو يومان. والأبيضان الذرة والماء وأنشدوا عليه قول الشاعر:

## الأبيضان أيسردا عظسامي القَستُ والمساءُ بسلا إدام

والأبيضان عرقان في حالب البعير. والأبيضان الماء والتمر.. إلخ<sup>(ه)</sup>.

فهذا كله تفسر فيه صيغة التثنية بالحرف بصيغة من التثنية بالعطف. وتعبر التثنية بالعطف فيه عن نفسها بأمثلة متعددة، وهي في الحقيقة لا تتقيد بعدد ولا تقف عند حد الاستقراء الذي قام بسه علماء العربية.

ومثل ذلك أن تفسر صبيغة التثنية بالعطف بأمثلة من صبيغة التثنية بالحرف، كالذي قالوه في الليل والنهار. وقد تقدمت بعض أمثلت.

١- إميلاح المنطق ص٢٩٤.

٢- المشى ص٣٠، وما بعدها، مجلة المجمع العلمي العربي يدمشق المجلد ٣٥ المجرَّد الرابع.

۳- نفسه من ۱۳۲.

٤- المزهر ٢/١٨٤، ١٨٥.

٥- جنى الجنتين في تمييز نوعي المنتيين البن فضل الله المحبى ص ص ١٤، ١٥٠.

ويزاد عليها:، الحدثان والدائبان والصرفان.. السخ<sup>(۱)</sup>. وقسالوا فسي الشمس والقمر: القمران والأزهران والأنوران والنيران.. اللخ<sup>(۲)</sup>.

وقد يجمعون بالتثنية بين متضادين، أو يجمعون بوصف المثنى ما لا يصدق عليه حقيقة هذا الوصف. فقد قالوا: الليلان في الليل والنهار (٢). وقالوا: المشرقان وهما المشرق والمغرب. وقالوا: المشرقان والليل ليس بأخضر في الحقيقة. والباكر ان: الصبح والمساء؛ وإنما الباكر في الحقيقة الصبح. ويقال لهما الرائحان، وإنما الرائح في الحقيقة المساء<sup>(٤)</sup>.

وقد يجمعون باللفظ وضده بين شيئين، كالذي قالوه في الصبيح والمساء. قالوا الباكران وقالوا الرائحان. وقالوا الأبيضان في التمر والماء وقالوا الأسودان فيهما أيضنا().

وهذا كله يشهد على قابلية الصيغة لصور متعددة من التعبير وأن هذه الصور إنما هي في سبيل إشباع المبدأ الفكري أو الصيغة، دون أن تكون لها في نفسها أهمية، ويدل على أن النشاط التعبيري إنما ينهض بحفظ الروح الثقافي الكامن وراء التعبير (١).

۱– نفیه من من۸۶، ۹۹.

٢- جنى الجنتين من٢٤.

٣- المثنى ص٤٤٦ الجزء الثالث المجلد ٣٠.

٤- نفسه ص ٤٥٨.

٥- جني الجنتين ص١٤ والمزهر ١٨٤/٢.

٦- للصبيغة هذا معنى أشمل من معناها للنجوي. ويظهر هذا المعنى مرادقًا للفكر أو السروح
 كما في النزاث الفلسفي، فهي ليست شيئًا ماديًا بل تظهر عن طريق ما هو مادي:

<sup>(</sup>Christian and Oriental Philosophy of art P. 17 انظر: 71)

ويفيد هنا الرجوع إلى أفكار سوسير عن طبيعة اللغة. ومما هو جدير بالذكر أن اللغة تظهر هي أيضنا في معنى الصيغة:

<sup>(</sup>انظر: Readings in modern Linguistics P.101).

أما المثنى بالتغليب فأمثلته في العربية لا يكاد يستوعبها حصر (١). وقد أراد بعض النحويين أن يضع لهذه المسألة قواعد مشروطة، على عادتهم في علاج قضايا اللغة. فقيل يجب تغليسب الأخف إلا إذا كان الأثقل مذكرًا. وشرط ابن الحاجب فيه أن يغلب الأدني على الأعلى، لأن القمر في القمرين دون الشمس، وأبا بكر في العمرين أفضل من عمر. وأورد عليه البحران العذب والملح والملح أعظم. وعكس الطيبي فشرط تغليب الأعلى (٢).

وهذا كله باطل، بدليل هذا التضارب الظاهر. ولذك رفض السيوطي أن يكون ذلك مشروطًا بشيء. قال: والذي نختاره خلاف قوليهما، بل قد يكون للأفضل وللأخف ولغير ذلك<sup>(7)</sup>.

وبغير الاعتداد "بالميكانزم" اللغوي الذي أشرنا إليه لا يمكن فهم حقيقة هذا الضرب من ضروب التعبير، وتفكير علماء العربية لا يفسره، لأنه يقع في مقولات غريبة عن طبيعة التفكير اللغوي نفسه. قال الفراء: أخبرني معاذ الهراء قال: لقد قيل سيرة العمرين قبل أن يولد عمر بن عبد العزيز (أ). وقال ابن الشجري: من زعم أنهم أرادوا بالعمرين عمر بن الخطاب وعمر بن عبد العزير، فليس قوله بشيء لأنهم نطقوا بالعمرين من قبل أن يعرفوا عمر بن عبد العزيز، وروي أنهم قالوا لعثمان رضوان الله عليه: نسسألك سيرة العمرين (٥). قال أبو عبيدة: فإن قيل كيف بدئ بعمر قبل أبي سيرة العمرين (٥).

١- من أمثلته في العربية قولهم: البائعان للبائع والمشتري. وسأل إعرابي عن رجل يقال له غصين وأخ له، فقال: ما فعل الغصينان، فغلب أحدهما على الأخر، وقيل في قوله تعالى يا ليت بيني وبينك بعد المشرقين فينس القرين، أن المراد المشرق والمغرب.

<sup>(</sup>العثنى ص٤٤١، وأمالي ابن الشجري ١٤/١).

٢- جني الجنتين ص١١٧.

٣- نفسه نفس الصنفحة.

٤- إصلاح المنطق ص٢٠٤.

٥- أمالي ابن الشجري ١٤/١.

بكر، وهو قبله، وهو أفضل منه. قبل: أن العسرب تفعل هذا، يبدؤون بالأخس، يقولون ربيعة ومضر، وسليم وعامر، ولم يترك قليلاً وكثيرًا(١). وقال المفصل: لما كانت أيام عمر أكثر من أيام أبي بكر، صفحتها، وفتوحه أكثر غلبوه وسموا أبا بكر باسمه. وقال: لذا اجتمع اسمان من جنس واحد وكان أحدهما أخف علسى أفواه القائلين غلبوه، فسموا الآخر باسمه(٢).

فطبيعة "الميكانزم" اللغوي للمثنى لا تسيغ هذا الجدل. فهو أولا يسلم للقائلين بأن المقصود بالعمرين عمر بن الخطاب وأبو بكر، كما يسلم للقائلين بأنه عمر بن الخطاب وعمر بن عبد العزيز. وثانيًا لا يسوغ تفسير التثنية بتغليب الأخس أو الأقضل أو الأخف أو الأشهر، لأن التفكير اللغوي نفسه لا يعتد بهذا التمييز.

ولا ينبغي القول بأن استقصاء أمثلة هذا الضرب من التثنيسة أمسر جائز، بل ينبغي القول باطراده وأنه نمط من أنماط التفكير العربي الذي يشهد بعمومه الاستقراء، شأنه في ذلك شأن المثنى على الحقيقة.

ثم إن للصيغة باعتبار هذا "الميكانزم" أثرًا في توجيه المعرفة نفسها، بل وشتى وجوه النشاط التعبيري. فالعقل العربي لأنه لا ينفك عن هذا التراث الذي يتجلى فيه روح ثقافي بعينه، لا يتجدد نشاطه التعبيري إلا وهو يخلص لهذا الروح.

فمن المسائل التي تتصل بالفقه الإسلامي تحريم المبتة إلا السمك والجراد وتحريم الدم إلا الكبد والطحال، وذلك أنه ورد في الأثر قوله على: أحلت لنا ميتتان ودمان: السمك والجسراد والكبد والطحال<sup>(7)</sup>. ومن المسائل التي تقع في بابها من الفقه الإسلامي أيضًا الاختلاف في معنى القرأين هل هما حيضان أم طهران أم

١- إصلاح المنطق ص٤٠٢.

۲- المزهر ۱۹۰/۲.

٣- جنى الجنتين من١٦.

هما حيض وطهر<sup>(۱)</sup>.

ومن المسائل التي تتصل بباب المعرفة العامسة ومبناها على التجربة الحسية المباشرة، قول العرب: إذا حسن من المرأة خفياها حسن سائرها<sup>(٢)</sup>. وجاء في الحديث: يهرم ابن آدم ويبقى معه اثنتان: الحرص والأمل، ولكل أحد حرفة وحرفتي شيئان: الجهاد والفقر (٣).

فإن هذه المسائل جميعًا يصح فهمها على أنها نشاط تعبيري يسلك طرائق لغوية قد أعدت له وهيئ للمضى عليها<sup>(٤)</sup>.

 ٤- في هذا السياق موضع الإيراد حادثة وقعت المفضل الضبي مع الكسائي في حضيرة الرشيد، وقد خاضوا جميعًا في قول الفرزدق:

#### أخسننا بأفساق المسسماء علسيكم لنسا قمراهسا والنجسوم الطوالسع

قال الكسائي: لنا قمر اها، يعني الشمس والقمر. قال المفضل الضبي: قلت قد بقيدت مسألة أخرى. فالتفت إلى الكسائي وقال: أفي هذا غير ما قلت. قلت بقيت الفائدة النسي أجراها الشاعر المفتخر في شعره. قال – يعني الرشيد – وما هي؟ قلت: أراد بالشمس إبراهيم التخبير خليل الرحمن، وبالقمر محمذا شَمِّةٌ وبالنجوم الخلفاء الراشدين من آبائيك الصالحين. قال: فاشرأب أمير المؤمنين، ثم قال: يا فضل بن الربيع احمل إليه مائية الف درهم ومائة ألف لقضاء دينه. (المزهر ١٩٠/٢).

وموضع هذه المحادثة هنا لأن دلالتها لا تظهر إلا في هذا السياق. ثم إنها تصبح دليلا على الدعوى التي قدمتها من توجيه الصيفة للنشاط التعبيري للمتكلم. وقد ظهر ذلك في خطاب الرشيد للفصل: "ماتة ألف ومائة ألف"، فقد أفرد كل مائة من المائتين ولسم يجمعهما بلفظ واحد.

قمع أن هذا التعبير يتعاطاه المتكلم لبيان ما يعتاده من مطالب تتعلق بقضاء الحاجسات الملحة بينه وبين الناس، فإنه يقى بمطالبه الروحية قبل أن يتوجه لسواها.

وتفسير ذلك أن الرشيد لم ينخلع بعد عن المجال الفكري الذي حركه بيت الفسرزدق. فالتعبير إنما يتحرك عن هذه الفوة التي أثارها البيت ولا ينفك عنهسا. أي أن العسالم الفكري الذي صنعه بيت الفرزدق ما زال ماضؤا في وعي الرشيد ووجدانسه. وهسذا العالم الفكري لا ينفصل فيه بيت الفرزدق عن تاريخ العلاقة بين الصيغتين.

۱- نفسه من ۱.

٣- إصلاح المنطق ص ٣٩٩.

٣- جنى الجنتين ص١٦.

وللصيغتين لقاء في علم البديع يسمونه بالتوشيع، ويقال له التوسيع. وهو في مصطلح علماء البيان أن يأتي المستكلم بمتسى يفسره بمعطوف ومعطوف عليه. قال صاحب الطراز: "وذلك من أجل أن التثنية أصلها العطف، فيوسع الاسم المثنى بما يدل على معناه ويرشد إليه على جهة العطف. ومثاله قوله الطيخ يكبر ابن آدم ويشب معه خصلتان: الحرص وطول الأمل. وقوله الطيخ: خصلتان لا تجتمعان في مؤمن: البخل وسوء الخلق"(١).

ولا يفي ببيان هذا النحو من أنحاء التعبير القول بأنه جنس من أجناس المحسنات البديعية، بل يلزم فيه اعتبار العلاقة بين صيغتي التثنية بالحرف والتثنية بالعطف في العربية. وإنما ينبغي أن يقال إنه نمط من أنماط التفكير العربي يظهر في الشعر والكلام ويفي بمطالب أمكن وأثبت من مطلب الحاجة إلى التحسين البديعي.

ومن أمثلة ذلك في الشعر قوله:

وكيف تبصر شاةً عندكم مكثت طعامها الأبيضان المساء والتمسر وقوله:

ولا يقيمُ على صَبَيْمٍ يسراد بسه إلا الأذلان عيسر العسي والوتسد وقوله:

أرض عن الخير والسلطان نائية والأطيبان بها الطرثوث والصرب وقوله:

ليث يستق الأسسد الهموسسا والأقهبسين الفيسل والجاموسسا وقوله:

١- الطراز ليحي بن حمزة اليمني ٨٩/٣.

كأنما مهجتب شيلو لمستبعة ينتابها الضاريان النب والأست والأست وقول الشاعر:

ما كان يَرْخَنَي رَسُولُ الله فيسنَـُهُمُ والطيبسان أبسو بكسر ولا عمسزُ وقوله:

لحاديث عن أنباء عساد وجسرهم تثورها العضسان زيسد ودغفسل وقول الآخر:

قد غاب عن مقلتي نومي لبعكم وخاتني المسعدان الصبر والجلد وقوله:

أمسي واصبح من تلكاركم وصبا يَرْثِي له المشققان الأهل والولسد وقوله:

قد خدد الدمع خدي من تَسنَكُركم واعتادتي المضنيان الوجد والكمدُ وقول الشاعر:

لشتان ما بين اليزيدين في النسدى يزيد سليم والأغسر بسن حساتم وقوله:

إذا اجتمع العمران عمرو بن جابر وببر بن عمرو خلت نبيان تبّعا<sup>(۱)</sup>
والأمثلة غير ذلك كثيرة.

ونظهر سيطرة هذا الروح على شعراء العربية في أبيات لأحمد ابن أبي طاهر، ونسبها اليمني لابن الرومي، يمدح عبد الله بسن

١- انظر هذه الأبياك وغيرها في جنى الجنتين.

سليمان بن و هب، وفيها يقول:

إذا أبو قاسم جادت لنا يده وإن أضاءت لنا أنسوار غرته وإن نضا حده أو سال عزمته من لم يبت حذرًا من سطو صولته بنال بالظن ما يعيا العيان به

لم يُخمَد الأجودان البحر والمطسر تضاعل النيران الشمس والقمسر تأخر الماضيان السسيف والقسدر لم يدر مسا المزعجسان الخسوف والتشاهدان عليه العين والأشر(1)

فقد فتن الشاعر بتكرير الصيغة تكريرًا لازمه في هذه الأبيات من القصيدة، فصرف الانتباء عن كل شيء فيها إلا أنه يعقد التثنية بالحرف ثم يفكها بالعطف، وكأنه خذروف لا ينقطع عن الدوران في محيط، جريًا على أثر لا يخطئه من آثار العربية.

ومن هذا يظهر أن الصيغة كالروح التي تشتمل على أبنساء الثقافة الواحدة، وأنها هي القوة الخافية التي تجمعهم وتصرفهم، وبها يظهر اتصال الشاعر بالجماعة الثقافية أو انفصامه عنها (٢). وقد قال شوقي يعارض البوصيري:

محمَّدٌ صقوةُ الباري ورحمَّسةُ ويُغَيَّهُ الله من خَلْقِ ومسن نَسسَمِ والبيت الذي يعارضه شوقي من قصيدة البوصيري هو قوله: محمد سيد الكونين والثقليب من والقريقين من عُرْبٍ ومن عَجَسمِ

وقد أقام شوقي في بيته التقابل بين الـــروح والجســـد، وأقامـــه البوصيري بين العرب والعجم. وعلى حين استطاع البوصيري أن

۱- انظر الطراز ۲/۲، ۳/۹۰.

٣- وفي هذا المعنى قال الفيلسوف فشته: "إن اللغة تلازم الفرد في حياته وتمند إلى أعماق كيانه. وتبلغ إلى أخفى رغباته وخطراته. إنها تجعل من الأمة الناطقة بها كلاً متراصنا خاضعًا لقوانين". (في اللغة والفكر للدكتور عثمان أمين ص٨).

يعبر عن المبدأ الذي يجمعهما معًا، بالتثنية في الفريقين، وإشباعه بالتكرير في الثقلين والكونين، أضاع "شوقي" هذا المبدأ. والظاهر أن "شوقي" قد انقطع عن الروح الثقافي الذي ظل البوصيري حيسا فيه. وهذا ظاهر – عند شوقي – في التعبير "بالصفوة" على نحو لا يخفى. الفرق بينهما فرق بين ثقافة "الواحدية" عند شوقي وثقافة "التوع" عند غيره وهو البوصيري.

ويلتقي التعبير في قولم تعالى: ﴿وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّمِهُ جَنَّتَانِ﴾ بتاريخ العلاقة بين المثنى بالحرف والمثنى بالعطف، على ما مضى بيانه. والسورة تغلب عليها الصيغتان جميعًا. ولا يتأتى فهم الآية بمعزل عن هذا التاريخ.

وإذا كانت "الشمس والقمر" تؤول إلى القمرين، فإنها قد تؤول - بأثر الميكانزم اللغوي إلى غير ذلك. فلا عجب إذا قلنا إنها آلت في معورة الرحمن إلى ﴿جَنّتَانِ﴾، كما آلت إلى القمرين في غير السورة، لأنا لا نعني بالشمس والقمر إلا مظهر"ا تعبيريًا للصديغة، وهي لا تتجلى في الشمس والقمر إلا كما تتجلى في الجن والإنس والنواصي والأقدام والياقوت والمرجان. الخ. وقد صدح في السورة أن تؤول "الجن والإنس" إلى "الثقلان" على نحو ظاهر. و"البحرين" تحمل في جوفها ما فسرها به علماء العربية من البحر والنهر. ولكن إذا استطلعنا في "الثقلان" الجن والإنس و"البحرين" والمشرقين" والمغربين". إلخ، فإن المنطق اللغوي قد هيأها لاستقباله، وتمكن لها في كل صور التثنية بالعطف في السورة.

ومن هذا يظهر أن فراغ قول الفراء في الآية ليس لأنه ساوى بين القرآن والشعر، أو لكونه قال بالضرورة في القرآن، بل لأنه يُؤدِّي إلى تدمير المبدأ الرئيسي في السورة، وهو القوة الفاعلة التي تحركت عنها التركيبات الرئيسية فيها. وفراغ قول غيسره إنسا

يتحصل بأنه يخلع التعبير عن نظامه الذي لا يتأتى له معنى إلا به، فيضاهي بين قوله "جنتان" وقوله "الجنة" وقوله "جنات". فيجده أفرد مرة وثنى أخرى وجمع ثالثة. ولا محل لذلك هنا، فان انتماء "جنتان" إلى المشرقين والبحرين والثقلان.. إلخ، أقوى من انتمائها إلى الجنة والجنات، لأن القوة الأساسية إنما هي لصيغة التثنية دون مادة التعبير نفسها.

على أن الخلاف لا ينتهي عند قوله تعالى "جنتان"، بل يظهر هذا الخلاف كذلك في قولسه (رَبُّ المَشْرِقَيْنِ وَرَبُ المُغْرِيْنِ) مسن السورة نفسها. فقيل المراد بالمشرقين والمغربين مشرقا الشمس صيفًا وشتاء ومغرباها، وكأن المراد بالتثنية مطلعها في أطول يوم من السنة وفي أقصر يوم، وكذلك المغربان. وقيل المشرقان مشرق الفجر ومشرق الشفق، والمغربان مغرب الشمس ومغرب الشفق. وقيل بل المشرقان مطلع الفجر ومطلع الشمس. وقيل المراد مشرق الشمس ومشرق القمر ومغرباهما(۱).

ويظهر مثل هذا الخلاف أيضا في قول (مَرَجَ ٱلْبَحْرَيْنِ) لختلفت الآراء في المراد بالبحرين. قيسل بحسر السسماء وبحسر الأرض، وقيل بحر المشرق والمغرب المذكورين بالتثنية في الآية السابقة (٢). وقيل البحر الملح والنهر العذب، لقوله تعالى في سورة الفرقان: ﴿ وَهُو ٱلَّذِي مَرَجَ ٱلْبَحْرَيْنِ هَنذَا عَذْبُ فُرَاتٌ وَهَنذَا مِلْحُ أَجَاجٌ وَجَعَلَ بَيْنَهُمَا بَرْزَخًا وَحِجْرًا مُحْجُورًا ﴾ (٢).

وفي قوله تعالى: ﴿فِيهِمَا مِن كُلِّ فَنكِهَةٍ زَوْجَانِ﴾ مــن ســـورة الرحمن أيضنًا، اختلف المفسرون في المراد بالزوجين. قيل همــــا

١- انظر سورة الرحمن للنكتور شوقي ضيف ص١٧ وما بعدها.

٢- وهو قوله تعالى: ﴿ رَبُّ ٱلْتَشْرِقَيْنَ وَرَبُّ ٱلْمُفْرِيِّينَ ﴾.

٣- المرجع السابق ص٦٩.

صنفان: معهود وغريب لم يره أحد ولا سمع به. وقيل ضــربان: رطب يابس أو حلو حامض.. إلخ(١).

فيظهر من هذا كله أن قضايا الخلاف، على تعددها، واحدة، وأن الحلول التي قدمت لها تضرب بعيدًا عن استيعاب الروح العام لها جميعا. فإن عقول المفسرين تنجذب إلى المادة اللفظية، فتبحث عن المشرقين والمغربين في مادة الشروق والغروب وعن البحرين والزوجين فيما يتألفان منه مادة لغوية.. وهكذا.

وإنما أتى المفسرون من جهة تعلقهم بالمظهر الحسي في التعبير وإهمال النشاط الفكري، والتعبير أثر من آثاره، إذ المادة اللغوبة لا تستقل بنفسها. وإنما المادة هي الأثر الحسي الذي يحركسه الفكر ويتجلى من خلال تصريفه لها، إذ الفكر لا يتحقق إلا بما هو مادي. وصاحب التعبير إنما يبث في المادة المعطاة روحًا هي من أثره عليها وتصرفه بها. فالخواص التي تحملها المادة وليس لها صلة بأثر الفكر عليها لا سبيل إلى وضعها من البحث موضعًا تعلو فيه على النشاط الفكرى نفسه.

لقد اشتق من مادة "الجنة" صور مختلفة من التعبير: الستق منها اللجنة بالإفراد، والجنتان بالتثنية، والجنات بالجمع. قال تعالى: ﴿ وَجَنَّةٍ عَرَضُهَا ٱلسَّمَنَوَّتُ وَٱلْأَرْضُ ﴾ (٢)، ﴿ وَسِيقَ ٱلَّذِيرَ َ ٱتَّقُواْ رَبُّهُمْ إِلَى ٱلْجَنَّةِ زُمَرًا ﴾ (٢)، و ﴿ جَنَّةُ ٱلْمَاْوَى ﴾ (٢) فهذه بعض أمثلة الإفراد، وهي كثيرة. وقال تعالى: ﴿ تَجْرَف مِن تَحْتِهُمُ ٱلْأَنْهَارُ فِي جَنَّتِ

٢- آل عبران ١٣٣. ٢ - الزمر ٧٣. ٣- النجم ١٥.

٤- يونس ٩. ٥- الكهف ١٠٧ . ٦- السجدة ١٩.

٧- المزمل ٩. ٨- المعارج ٤٠. ٩- الشعراء ٧.

١٠- الرعد ٢. ١١- يس ٣٦.

١- نفسه ص١٢٢ وما بعدها.

ٱلنَّعِيمِ ﴾ (١)، ﴿ لَمُمْ جَنَّتُ ٱلْفِرْدَوْسِ نُزُلاً ﴾ (١)، ﴿ فَلَهُمْ جَنَّتُ ٱلْفِرْدَوْسِ نُزُلاً ﴾ (١)، ﴿ فَلَهُمْ جَنَّتُ ٱلْفِرْدَوْسِ نُزُلاً ﴾ (١)، ﴿ فَلَهُمْ جَنَّتُ ٱلْمُأْوَىٰ ﴾ (١). الخ.

ولهذا أيضنًا نظير في المشرق والمغرب. فمنه بصورة الإفراد: ﴿ رَّبُ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ ﴾ (٧) وبصديغة الجمدع: ﴿ يِرَبِّ ٱلْمُشَرِقِ وَٱلْمُغَنَرِبِ ﴾ (٨).

ومثل هذا يقال في الزوج. فمنه بصورة الإفسراد: ﴿ أَنْبَتْنَا فِيهَا مِن كُلِّ زَوْج كَرِيمٍ ﴾ (١). وبصديغة التثنيسة: ﴿ وَمِن كُلِّ ٱلثَّمَرَاتِ جَعَلَ فِيهَا زَوْجَيْنِ ٱثْنَيْنِ ﴾ (١٠). وبصيغة الجمع: ﴿ سُبْحَيْنَ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلْأَزْوَجَ كُلِّهَا مِمَّا تُنْبِتُ ٱلْأَرْضُ ﴾ (١١).

فهذه الألفاظ إنما يعتد فيها جميعًا بجهتين: الأولى جهة المادة اللفظية والثانية جهة التركيب، على نحو ما يظهر من هذا التمثيل:

| جنات  | <b>←</b> | جنتان — | • | جنة — |
|-------|----------|---------|---|-------|
| مشارق |          | مشرقان  | : | مشرق  |
| مغارب |          | مغربان  |   | مغرب  |
| أزواج |          | زوجان   |   | زوج   |
| عيون  |          | عينان   |   | عين   |
| •••   |          | البحران |   | •••   |
| •••   | •        | الثقلان |   | ,     |

فالكلمة تمضي في اتجاهين: أحدهما أققي توحد المادة اللغوية فيه بين أعضاء المجوعة الواحدة، فلا يعند بالتباين الظاهر في اختلاف صيغة الإقراد والتثنية والجمع. والآخر رأسي تتماسك فيسه كمل مجموعة من الكلمات وتتجانس، ولا تعلو الفروق الظاهرة بينها في

المادة اللفظية على المبدأ الذي يمسكها جميعًا ويوحد بين أعضائها.

وتتولد عن هذا المبدأ طائفة أخرى من التركيبات في السورة غير التثنية بالحرف والتثنية بالعطف. ومن ذلك قوله تعالى: (رَبُّ المَشْرِقَيْنِ وَرَبُّ الغْربيْنِ)، فهو لا يختلف عن قوله تعالى: (رَبُّ المَشْرِقِ وَالمُغْربِ) من جهة التثنية والإفراد في لفظتي المشرق والمغرب فحسب، بل يختلف عنه أيضا في ثنائية التركيب. فللواو العاطفة في قوله رب المشرقين ورب المغربين قيمة تعبيرية مختلفة. وهي تشبه الواو في قوله الشمس والقمر، وتختلف عنها لختلافًا ظاهرًا في قوله: رب المشرق والمغرب، لأنه بني التركيب في سورة الرحمن على أساس الموازاة بين رب المشرقين من جهة، ورب المشرقين من جهة أخرى.

لقد تحرك عن هذا المبدأ أيضاً تكرير الكلام بعد قوله تعالى: ولمن خاف مقام ربه جنتان، ذواتا أفنان، فيهما عينان تجريان، فيهما من كل فاكهة زوجان، متكئين على فرش بطائنها من استبرق وجنى الجنتين دان، فيهن قاصرات الطرف لم يطمثهن إنس قبلهم ولا جان، كأنهن الياقوت والمرجان، حيث عاد فقال: ومن دونهما جنتان، مدهامتان، فيهما عينان نضاختان، فيهما فاكهة ونخل ورمان، فيهن خيرات حسان، حور مقصورات في الخيام، لم يطمئهن إنس قبلهم ولا جان، متكئين على رفرف خضر وعبقرى حسان.

فقد أعاد ذكر الصورة بعناصرها: الجنتين والعينين والفاكهــة وقاصرات الطرف. ووجه هذا التكرير أنه مظهر مــن مظــاهر التعبير عن مبدأ التثنية بصورة أخرى من صور التعبير.

ولا تتضام الجنتان والحنتان من قوله تعالى: ولمن خاف مقسام ربه جنتان وقوله: ومن دونهما جنتان، إلا كما تتضسام الجنتان والمشرقان والمغربان، حيث يبطل القول بأنه يتحصل من الجنتين والجنتين ما يتحصل من إضافة الاثنين إلى الاتسين، لأن

هذا لا يتحصل في الحقيقة من إضافة الجنتين إلى العينين. فالتثنية مبدأ قابل للتكرير على صور شتى لا تستنفده الاستعمالات اللغوية وإن تعددت، ولا تفنيه صور التعبير وإن اختلفت. وبهذا يظهر بطلان الجمع الحسابي لأنه يبطل به مبدأ التثنية نفسه.

وقد تحرك عن مبدأ التثنية كذلك التقابل أو التضاد الذي تنطوي عليه السورة في شتى مظاهر التعبير بها، ومنه المقابلة في قولله تعالى: والسماء رفعها ووضع الميزان، والأرض وضعها للأنام، والمقابلة في قوله تعالى: خلق الإنسان من صلصال كالفخار، وخلق الجان من مارج من نار، وكذلك قولله: رب المشرقين ورب المغربين، وهذه المقابلة ظاهرة أيضنا في قوله تعالى: مرج البحرين يلتقيان، بينهما برزخ لا يبغيان، وكذلك قوله: كل من عليها فان ويبقى وجه ربك ذو الجلال والإكرام.

ويشهد لذلك أنه لم يفصل بين كل آيتين بقوله: ﴿فَبِأَيِّ ءَالَآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ﴾، وهو الفاصل الذي دأبت عليه السورة بين آياتها، وذلك لأن كل آية من الآيتين لا تستقل بالفكرة بمعزل عن نظيرتها.

ولا يبعد أن تنطوي صيغة العطف على هذا التقابل أو التضساد بين طرفيها، فقد انطوى عليه أكثر أمثلتها في العربية، ومنه الجن والإنس والليل والنهار، والسماء والأرض و.. إلخ. وقد يشهد ذلك بعمومه في جميع أمثلة التثنية بالعطف واعتباره مبدأ كامنا فسي الصيغة تمتح منه شتى صور التعبير عنها.

في هذا السياق الذي دارت فيه كل صور التعبير على مبدأ النتنية انطلقت فكرة البعث، فلم يكن ظهورها غريبًا، بل ظهرت ظهورًا جبريًا أداه التفكير اللغوي نفسه. فكما قيل: الليل والنهار والسماء والأرض والجن والإنس، كذا قيل: الأولى والأخرة، والحياة الأولى والنشأة الثانية، والنشأة الأولى ما صبح عليمه جمعهما في الدارين والحياتين والنشأتين، على ما صبح عليمه

"الميكانزم" اللغوي للمئتى، على ما تقدم ذكره.

وقد انقسمت السورة، إلى قسمين ظاهرين يحدهما قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا ٱنشَقَّتِ ٱلسَّمَآءُ فَكَانَتُ وَرَدَةً كَالدِّهَانِ ﴾. وقد علق علسى القسم الأول الكلام على خلق الإنسان وخلق الجان وخلق السموات وغير ذلك مما يتعلق بالنشأة الأولى، وعلق على القسم الثاني الكلام على النشأة الثانية وما يتصل بها من حديث الجنة والنار.

وقد دلت السورة على عموم التثنية في الإنسان والكون بالإلحاح على فكرة الميزان. قال تعالى: ﴿وَٱلسَّمَاءَ رَفَعَهَا وَوَضَعَ ٱلْمِيرَانِ ﴿ وَٱلسَّمَاءَ رَفَعَهَا وَوَضَعَ ٱلْمِيرَانِ ﴾ وَأَقِيمُواْ ٱلْوَزْنَ بِٱلْقِسْطِ وَلَا تَحْسِرُواْ ٱلْمِيرَانَ . والميزان هنا هو الثنائية المنبثة في شتى حقائق الأشياء. وهو المبدأ الذي يستقيم عليه أصل الوجود، وعليه قامت فلسفة البعث باعتباره مبدأ لا ينكسر.

وانكسار هذا المبدأ لا يرادفه إلا فساد الكون وبطلانه. ولذلك قال: ألا تطغوا في الميزان، وقال: بينهما برزخ لا يبغيان، وقال: لا تنفذون إلا بسلطان. فهذه الآيات يأخذ بعضها برقساب بعسض وتؤول جميعًا إلى هذا المعنى. فالطغيان والبغي والسلطان فسي معنى واحد (۱). وهي تتحصل جميعًا من إنكار البعث. وذلك يعني أن النظام الكوني نفسه لا يشهد على قيامه دليل.

ولذلك قامت الفلسفة القرآنية على أن الحياة الدنيا إنما يشهد بوجودها وجود الحياة الآخرة، فالتسليم بإحداهما ينبعث عنسه ضرورة التسليم بالأخرى. ولما كان الأمر كذلك وردت الآيات القرآنية بنفي العقل عمن ينكر النشأة الثانية. ومن ذلك قوله تعالى:

۱- إذ ينبغي أن يحمل السلطان على معنى التسلط الذي يرادفه البغي ويرادف الطغيسان. فالكون معدود بالسموات والأرض، ولا يقوم فسى التصسور إمكسان الخسروج مسن أقطارهما، إلا إذا قام في التصور فعاد الكون الذي قام على هذه الثنائية.

﴿ وَلَقَدَّ عَامَتُمُ ٱلنَّشَأَةَ ٱلْأُولَىٰ فَلَوْلَا تَذَكَّرُونَ ﴾ (١)، فوجسود الحيساة الثانية ثابت على المبدأ الذي استقام عليه أصل الوجود.

وكان هذا المبدأ هو المعنى الذي ترتب عليه كذلك قيام فكرة الجزاء. ومنه مناظرة الإحسان بالإحسان في قوله تعسالى: ﴿هَلَ جَرَآءُ ٱلْإِحْسَنِ إِلّا ٱلْإِحْسَنُ ﴾. وينبغي أن تفهم العلاقة بين الجنتين والعينين والعينين وغير ذلك على أنها، كالعلاقة بين الإحسان والإحسان، من نمط العلاقات الجبرية التي تقوم على مبدأ التثنية كالعلاقة بين الخلق الأول والخلق الثاني، وقد عبرت الآية بأسلوب القصر لأن الحقيقة التي تقررها إنما هي من نمط الحقائق الجبرية التي لا تحتاج إلى تقرير.

لقد انشق مبدأ التثنية عن فكرة البعث، فدارت على رحاها كل صور النثنية في السورة، ومنها "جنتان" التي دار عليها خلف علماء العربية، فهي إنما تغترف من ماء السورة ولا تنقك عنها، لأن التثنية كما تقدم - قوة جبرية تترامى إليها كل مظاهر التعبير في السورة على اختلافها وتباعدها.

من هذا كله يظهر أن التعبير بخروجه عن النمط المألوف الذي يطرد عليه الاستعمال اللغوي يكشف عن الروح العام الذي يسيطر على السياق الذي ينتمي إليه. ولهذا كان ينبغسي أن يلسم البحسث البلاغي بهذه القضية في القرآن الكريم في باب البحث في الإعجاز القرآني نفسه.

وبهذا يبطل القول بأن الضرورة الشعرية(1) موضع يعجز فيسه التعبير عن الوفاء بمستوى كان ينبغي الوفاء به، لأنه ظهر بهذا أن

١- سورة الواقعة، آية ٦٢.

٢- المضرورة الشعرية هذا ترادف معنى الخروج على المستوى المطرد في التعبير مطلقًا صواء في الشعر أو في النثر. والذي يدفع البحث إلى المحافظة على هــذا اللفــظ أنبــه الصطلاح والاصطلاح لا مشاحة فيه.

الضرورة الشعرية أكثر وفاء للنص اللغوي من سواها، فقد ظهر التعبير التي تخرج عن المستوى المطرد في الاستعمال والسياق الذي تنتمي إليه. بل ظهر أنها سبيل للكشف عن أسرار النص نفسه والوصول إلى تفهمه تفهما كاملاً.

#### غاتمة

ظهر مما سبق أن الضرورة الشعرية، من حيث هي مظهر مسن مظاهر الخروج على الاستعمال العادي للغة، ليست إلا تعبيسرا عسن الإرادة الشعرية الخلاقة التي نتجلى بها الخصائص الفردية للأديسب. والفكرة التي توجهت عنها الدراسة أن العمل الأدبي نتصل منه بسبب شتى مظاهر التعبير التي يتركب منها، باعتباره كلا متكاملا لا يغني فيه عن التعبير الشعري شيء سواه. ومن ثم كانت الضرورة الشعرية ضرورة للعمل الأدبي لا يتم إلا بها. ثم الضسرورة الشسعرية بهذا الاعتبار أيضنا هي سبيل إلى فهم الروح العام الذي يسيطر على العمل الأدبي وهي مفتاح الوصول إليه.

فهي دراسة أسلوبية تذهب في فهم العمل الأدبي السب الانطسلاق مسن المعلم اللغوية الأساسية فيه وبحث الخصائص الفردية فيمسا يظهر مسن مواطن الخروج على المستوى العادي للغة في الألفاظ والتراكيب.

وبهذا المعنى تختلف هذه الدراسة عن النظرة البلاغية القديمة، التي ترى أن الضرورة من الأشياء التي ينبغي تجنبها لأنها قبيمة تشين الكلام وتذهب بمائه، والنظرة الأسلوبية لا ترى مبررا لهذا الرأي قبل الوقوف على العمل الأدبي وغرض صاحبه منه واستيعابه من جميع الوجوه.

ولذلك لم يكن بد من بحث العلاقة بين الضرورة الشعرية والوزن الشعري، لما ترتب على الربط بينهما من توجيه المشكلة في الدراسات العربية الوجهة التي انتهت بها إلى عدم الاعتداد بالظهاهرة واعتبارها حدثًا لغويًا حيًا، والقول بأنها مظهر لضعف الشاعر وقصور لغته. وقد انتهينا في هذه الدراسة إلى أنه لا ارتباط بين الوزن والضرورة وأن الضرورة إنما هي مرادفة للشعر نفسه. وعلى هذا فهي ليست دليلا على قصور لغة الشاعر وعجزه عن استيفاء

حقوق العمل الشعري، بل هي، على عكس دلك، من مظاهر اقتدار الشاعر ونشاطه الخلاق.

لقد بينت الدراسة كيف يظهر التعامل الواعي بين المنص الأدبسي والمحيط الثقافي اللغوي الذي ينتمي إليه، وكيف أن العلاقمة بينهما نوع من العلاقات الروحية الباطنة التي يظهر فيهما المتلاحم وقسوة الانتماء بين المظاهر التعبيرية المختلفة.

ولم تكن الدراسة منبئة الصلة عن تاريخ الجهود اللغوية المتصلة في العربية قديمًا، وهي التي تتمثل في النحو، بل أرادت أن يكون ظهور هذه النتائج من البحث ناشئًا في أفق طبيعي من اتصال الفكرة قديمًا وحديثًا. ولذلك حاولت استجلاء الفلسفة النحوية التي انبنى عليها بحث النحويين لهذه المشكلة.

وقد ظهر لي من العناصر الصالحة في البحث النحوي ما يمكن أن يكون موصول الجناح بهذه الدراسة، ويتمثل ذلك في فكر سيبويه؛ ألممت منه بالعناصر التي يمكن أن ينمو بها البحث في مشكلة الضرورة.

وقد كان تتبع الفكرة النحوية بعد سيبويه ضروريًا لمراقبة نموها وتطورها. ولكن البحث النحوي بعد سيبويه لم ينته إلى نتائج إيجابيسة في درس المشكلة. فقد انحرف الفكر النحوي عن المضى بالفكرة في خط نام، ومضت العلاقة بين النحو واللغة في طريق ترتبت عليسه نتائج أضر فيها النحو باللغة. وكان من أسباب ذلك طبيعة المسراع بين الثقافة العربية وثقافة الموالي ممن حملوا لواء الدراسات النحوية، فأقبلوا على درس اللغة بفكر غريب عنها، فانتهت العلاقة بين النحو واللغة بالنتائج التي يمكن أن ينتهى بها الصراع بين ثقافتين مختلفتين.

أما فكر سيبويه فأهميته في أنه لا يفسر الظاهرة اللغويسة بمسا هسو أجنبي عنها، بل يلتمس أسباب ذلك فيما هنالك من علاقات بين مستويات التعبير اللغوية، وأساسها فكرة الحمل أو التشبيه. وهذا هو الأساس السذي يمكن أن يغذيه البحث الأسلوبي ويمضي به في خط موصول.

### مراجع البحث

# أولاً: المراجع العربية:

- ١- الأشباه والنظائر، للسيوطى، ط٢، حيدر آباد ١٣٥٩هـ.
- ٢- إصلاح المنطق، لابن السكيت، تحقيق أحمد محمد شاكر وعبدالسلام
   هارون، دار المعارف ١٩٥٦م.
- ٣- الأصول، لابن السراج، تحقيق عبد الحسين الفتلي، مؤسسة الرسالة،
   بيروت، ط٣، ١٩٨٨م.
  - ٤- أصول الفقه، للشيخ محمد الخضري، ط٦، القاهرة ١٩٦٩م.
    - أصول النحو العربي، للدكتور محمد عيد، القاهرة ١٩٧٣م.
      - ٦- الاقتراح، للسيوطي، دار المعارف بحلب (بدون تاريخ).
        - ٧- الأمالي، لابن الشجري، حيدر آباد ١٣٤٩هـ.
  - ٨- أمثلي للمرتضى، تحقيق محمد أبو الفضل ليراهيم، القاهرة ١٩٥٤.
  - ٩- "أمين الخولي"، د. حسين نصار، المجلس الأعلى للثقافة، ١٩٩٦.
- ١٠- الإنصاف في مسائل الخلاف، لابن الأنباري، تحقيق محمد محيسي الدين عبد الحميد، القاهرة ١٩٤٥.
  - ١١- البحث اللغوي عند العرب، للدكتور أحمد مختار عسر، القاهرة، ١٩٧١م.
  - ١٢- يغية الوعاة، للسيوطي، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، القاهرة، ١٩٦٤.
- ١٣- تأويل مشكل القرآن، لابن قنيبة، تحقيق السيد أحمد صقر، القاهرة،
   ١٩٥٤.
  - 1.4 التركيب اللغوي لمائب، للنكتور لطفي عبد البديع، القاهرة، ١٩٧٠.
- ١٥- تقريرات من شرح أبي سعيد السيرافي (على هامش كتاب سيبويه)

- بولاق ١٣١٦هـ.
- ١٦- التنبيهات، لعلى بن حمزة (ضمن كتاب المنقوص والممدود للفراء)،
   تحقيق عبد العزيز الميمني، دار المعارف ١٩٦٧.
- ١٧- جني الجنتين في تمييز نوعي المثنيين، لابن فضمل الله المحبي،
   دمشق ١٣٤٨هـ.
- ١٨- الحجة في القراءات السبع، لابن خالويه، تحقيق الدكتور عبدالعال سالم، ط بيروت.
- ١٩ خزاتة الأدب ولب لباب لسان العرب، لعبد القادر البغدادي، بـولاق،
   ١٩٩ هـ..
- ۲۰ الخصائص، لابن جني، تحقیق محمد علي النجار، دار الکتب ۱۹۵۲
   ۲۰ م.
- ٢١- ذم الخطأ في الشعر، لابن فارس (ضمن كتاب الكشف عن مساوئ المنتبى لابن عباد) مكتبة القدسي ١٣٤٩هـ.
- ٢٢ رؤية النص الإبداعي، د. يوسف نوفل، دار النهضة العربية، القاهرة،
   ١٩٨٤.
- ٢٣- رسالة الغفران، لأبي العلاء المعري، تحقيق الدكتورة عاتشة عبد الرحمن، دار المعارف ١٩٦٩.
  - ٢٤- الروض الأنف، للسهيلي، القاهرة ١٩١٤م.
- ٢٥- سر صناعة الإعراب، لابن جني، تحقيق مصطفى السقا وأخرين،
   القاهرة، ١٩٥٤م.
  - ٢٦ سورة الرحمن، للدكتور شوقي ضيف، دار المعارف، ١٣٩٠هـ.
- ٢٧- شرح شواهد الكتاب، للأعلم الشنتمري (بحاشية كتاب سيبويه) بولاق
   ١٣١٦هـ...
  - ٢٨ الشعر والشعراء، لابن قتيبة، القاهرة ٢١٣١هـ...

- ٢٩- الشعر واللغة، للدكتور لطفى عبد البديع، القاهرة، ١٩٦٩م.
  - ٣٠- الصاحبي، لابن فارس، المكتبة السلفية ١٩١٠م.
- ٣١- الصناعتين، لأبي هلال العسكري، ط٢، مطبعة صبيح (بدون تاريخ).
  - ٣٢- الصرائر، لماللوسي، المطبعة السلفية ١٣٤١هـ..
- ٣٣ ضرائر الشعر، لابن عصفور، تحقيق د. السيد ابراهيم، دار الأندلس،
   بيروت، ط۱ ۱۹۸۰م.
- ٣٤- الضرورة الشعرية، دراسة لغوية نقدية، د. عبد الوهاب العدواني،
   جامعة الموصل، ١٩٩٠.
- ٣٥- طبقات فحول الشعراء، لابن سلام، تحقيق محمسود محمسد شساكر،
   القاهرة، ١٩٧٤م.
- ٣٦- طبقات النحويين واللغويين، للزبيدي، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، القاهرة، ١٩٧٣م.
  - ٣٧- الطراز، ليحيى بن حمزة العلوي اليمنى، القاهرة، ١٩١٤م.
    - ٣٨- عبث الوليد، لأبي العلاء المعري، دمشق، ١٩٣٦م.
  - ٣٩- عيقرية العربية، للدكتور لطفى عبد البديع، القاهرة، ١٩٧٦م.
  - ٠٤٠ علم اللغة، للدكتور محمود السعران، دار المعارف، ١٩٦٢م.
- ١٤- العمدة، لابن رشيق القيرواني، تحقيق محمد محيي الدين عبدالحميد، بيروت، ١٩٧٢م.
  - ٤٢ عيون الأخبار، لابن قنيبة، دار الكتب، ١٩٢٥ ١٩٣٠م.
- ٣٤ فصول في فقه العربية، للدكتور رمضان عبد التواب، القاهرة،
   ١٩٧٣م.
  - ٤٤- القصول والغايات، لأبي العلاء المعري، بيروت، ١٩٣٨م.
  - ٥٤- الفهرست، لابن النديم، المكتبة التجارية بالقاهرة (بدون تاريخ).
    - ٤٦ في أصول الشحو، لسعيد الأفغاني، دمشق ١٩٥١م.

- ٤٧ في اللغة والفكر، للدكتور عثمان أمين، معهد الدراسات العربية 197٧.
  - ٤٨ الكتاب، لسيبويه، بولاق، ١٣١٦هـ..
  - ٤٩- الكامل في اللغة والأدب، للمبرد، القاهرة، ١٣٦٥هـ.
  - ٥٠- لعن العامة، للدكتور عبد العزيز مطر، القاهرة، ٩٦٦ ام.
- ١٥- لعن العامة والتطور اللغوي، للدكتور رمضان عبدالتواب، القاهرة،
   ١٩٦٧م.
- ٥٢ ما يجوز للشاعر في الضرورة، للقزاز القيرواني، تحقيق المنجسي الكعبي، الدار التونسية للنشر، ١٩٧١م.
- ٣٥- المثني، لأبي الطيب اللغوي، مجلة المجمع العلمي العراقي ج٣، ٤
   المجلد ٣٥ دمشق، ١٩٦٠م.
  - \$ ٥- مجمع الأمثال، للميداني، القاهرة، ١٣١٠هـ.
- ٥٥ محاضرات في اللغة والأدب، للنكتور لطفي عبد البديع لطلبـة الدراسـات
   العليا بجامعة عين شمس ١٩٧٢ ١٩٧٣ (غير مطبوع).
- ٥٦ محاضرات في اللهجات، للدكتور أنيس فريحة، معهد الدراسات العربية، ١٩٥٥م.
- ٥٧- المحتسب، لابن جني، تحقيق على النجدي ناصف وآخرين، القاهرة، ١٣٨٦هـ.
  - ٥٨- المدارس التحوية، الدكتور شوقى ضيف، دار المعارف، ١٩٦٨م.
    - ٥٩- مراتب النحويين، لأبي الطيب اللغوي، القاهرة، ١٩٥٠م.
- ٦٠ المزهر في علوم اللغة، للسيوطي، تحقيق محمد أحمد جاد المولى
   وآخرين، (بدون تاريخ).
- ٦١ معاتي القرآن، للفراء، تحقيق محمد علي النجار وآخرين، القساهرة،
   ١٩٥٥ ١٩٧٣ م.

- ٦٢- معجم الأدباء، لياقوت، القاهرة، ١٩٣٦م.
- ٦٣- المقصل، للزمخشرى، القاهرة، ١٣٢٣هـ.
- ٦٤- المقتضب، للمبرد، تحقيق محمد عبد الخالق عضيمة، القاهرة ١٩٦٣
   ١٩٦٨م.
  - -70 مقدمة ابن خلدون، كتاب الشعب، دار الشعب، د.ت.
- ٦٦- المقرب، لابن عصفور، تحقيق أحمد عبد الستار الجواري وعبدالله الجبوري، بغداد ١٩٧١م.
  - ٦٧- المقصور والممدود، لابن ولاد، القاهرة ١٩٠٨م.
  - ٦٨- الموشح، للمرزباني، تحقيق على محمد البجاوي، القاهرة، ١٩٦٥م.
- 79 موطئة القصيح، لابن الطيب الفاسي، مخطوطة دار الكتب المصرية
   1۷۹ لغة.
- ٧٠- نزهة الأنباء في طبقات الأدباء، تحقيق محمد أبو الفضل إبسراهيم،
   القاهرة، ١٩٦٧م.
  - ٧١- تظرية الضرورة الشرعية، للدكتور وهبة الزحيلي، دمشق، ٩٦٩ ام.
    - ٧٢- تظرية المعنى، للدكتور مصطفى ناصف، القاهرة، ٩٦٥ م.
    - ٧٣- النوادر في اللغة، لأبي زيد الأنصاري، ط٢ بيروت، ٩٦٧ ام.

## ثانيًا: المراجع الإنجليزية:

- Christian & Oriental Philosophy of Art, Ananda K. Coomaraswany U.S. 1956.
- 2- Language and Myth By Ernst Cassirer, translated by Susanne K.Langer, U.S. 1953.
- Language and Symbolic Systems, Y.R. Chao, Cambridge 1968.
- 4- Linguistics, David Crystal, Pelican Books, 1973.
- 5- Readings in Modern Linguistics: An Anthology, Bertil Malmberg.
- 6- Selected Essays, T.S. Eliot, London, 1969.
- 7- Style and Stylistics, Graham Hough, London, 1969.
- 8- Theory of Literature, Rene Wellek and Austin Warren Penguin Books, 1970.
- 9- The Theory of Speecghh & Language, Sir Alan Gardiner, Oxford, 2 Ed.
- 10- The western philosophers, E.W.F. Tomlin, Hutchinson & co. LTD, 1969.

